لَمُ الْمُ الْهُوَ الْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

> ,ديور<u>الا</u> خسبة مِزَالِعُهاءِ

#### ح مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢١هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة /إعداد نخبة من العلماء - المدينة المنورة.

۳۱۲ ص، ۲۳×۱۲ سم

ردمك: ۲-۱۵-۲۷۸۸ ، ۹۹۲۰

١- العقيدة الإسلامية ٢- الإيمان (الإسلام) ٣٠ - العنوان

ديوي ۲٤، ۲۰/ ۲۰۱

رقم الإيداع: ٢٠/٤٠١٠

ردماك :٢-١٥-٧٤٨ ٩٩٦٠

بِنَ الرَّمْزِ الرَّحِيَ

#### مقدّمة

بقلم معالي الشيخ صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ وزير الشـــؤون الإســــلامية والأوقاف والدعوة والإرشـــاد المشرف العام على المجمع

الحمد لله رب العالمين، القائل في كتابه الكريم ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ [النحل: ١٢٥]. والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، القائل: (( بلغوا عني ولو آية )) [البحاري: ٣٤٦١].

أما بعد: فإنفاذاً لتوجيهات خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز آل سعود - حفظه الله - في إيصال الخير إلى عمروم المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، بدءاً بالعناية بكتاب الله، والعمل على تيسير نشره، وترجمة معانيه، وتوزيعه بين المسلمين، والراغبين في دراسته من غرهم، ثم نشر ما ينفع المسلمين في جميع شؤون حياقهم الدينية والدنيوية.

وإيماناً من وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ممثلة في مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة النبوية، بأهمية الدعوة إلى الله تعالى على بصيرة فإنه يسرها أن تقدم كتاب:

(﴿ أُصولُ الْإِيمَانُ فِي ضَوءَ الْكِتَابِ وَالْسِنَةِ ﴾)

وذلك لتبصير المسلمين في أمور العقيدة التي هي أساس الإيمان، لقولم صلى الله عليه وسلم: (( إن في الجسم مضغة إذا صلحت صلح الجسم كله)) [البخاري: ٢٥]، وستتبعه إن شاء الله تعالى سلسلة من الكتب في الحديث، والفقه، والذكر والدعاء، والتي نرجو من الله العلي القدير أن ينفع ها عموم المسلمين.

وهذه المناسبة يسري أن أشكر الإخوة الذين قاموا بـــاعداد الكتــاب (تأليفاً، ومراجعة، وصياغة) جهدهم المخلص، وللأمانة العامـــة للمجمـع حسن اهتمامها ومتابعتها، وأدعو الله تعالى أن يحفظ هذه البلاد راعية للدين، وحامية للعقيدة الصحيحة في ظل قيادة خادم الحرمين الشريفين، وسمــو ولي عهده الأمين، وسمو النائب الثاني، حفظهم الله، وآخر دعوانا أن الحمــد لله رب العالمين.

#### المقدِّمة

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين وأتمَّ علينا النعمة، وجعل أمَّتنا – أمَّــة الإسلام – خيرَ أمَّة، وبعث فينا رسولاً منَّا يتلو علينا آياته ويزكينا، ويعلِّمنا الكتاب والحكمة، والصلاة والسلام على من أرسله الله للعالمين رحمة، نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه،

أما بعد: فإنَّ الحكمة من حلق الجن والإنس هي عبادة الله وحده، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الجِّنِ وَالْإِنسَ إِلَّالِيعَبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٠). ولذا كان التوحيد والعقيدة الصحيحة المأخوذة من منبعها الأصلي وموردها المبارك كتاب الله وسنة رسوله على هي الغاية لتحقيق تلك العبادة، فهي الأساس لعمارة هذا الكون، وبفقدها يكون فساده وخرابه واختلاله، كما قال الله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَا أُو اللهُ اللهُ لَفَسَدَتًا فَسُبْحَنَ اللهِ رَبِالْعُرْشِ عَمَا يَصِفُونَ ﴾ (الأنباء: ٢٢)، وقال سبحانه: ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدَا عَمَا يَكُلُ شَيْءٍ عَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدَا عَمَا اللهُ عَمْ ذلك من الآيات.

ولَمَّا كان غير ممكن للعقول أن تستقلُّ بمعرفة تفاصيل ذلك بعـــــث الله

رسلَه وأنــزل كتبه؛ لإيضاحه وبيانه وتفصيله للناس حتى يقوموا بعبادة الله على علم وبصيرة وأسُس واضحة ودعائم قويمة، فتتابع رسلُ الله على تبليغه، وتوالوا في بيانه، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (ناطر: ٢٢)، وقال سبحانه: ﴿ مُّمَ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَمَّرًا ﴾ (المومنون: ٢٤)، أي يتبع بعضهم بعضاً إلى أن ختمهم بسيِّدهم وأفضلهم وإمامهم نبيِّنا محمد عَلَيْ في الله سررًا وأدّى الأمانة، ونصح الأمَّة، وحاهد في الله حق جهاده ودعا إلى الله سررًا وجهراً، وقام بأعباء الرسالة أكملَ قيام، وأوذي في الله أشدَّ الأذى، فصبر كما صبر أولو العزم من الرسل، ولم يزل داعياً إلى الله هاديـــاً إلى صراطــه للستقيم حتى أظهر الله به الدِّين، وأتمَّ به النِّعمة، ودخل الناس بسبب دعوتــه للستقيم حتى أظهر الله به الدِّين، وأتمَّ به النَّعمة، ودخل الناس بسبب دعوتــه في دين الله أفواحاً، ولم يَمُت عَلَيْ حتى أكمل الله به الدِّين وأتمَّ به النِّعمـــة، وأنــزل في ذلك سبحانه قولــه: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَتُ اللهُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَلُونُ وأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَلُونُ وأَنْمَتُ عَلَيْهُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وأَنْمَتُ وأَنْمَتُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْهُ وأَنْمُ وأَنْ فَا فَالْمَالِهُ وأَنْمُ وأَنْمُ

فبيَّن صلوات الله وسلامه عليه الدين كلَّه أصوله وفروعه، كما قال إمام دار الهجرة مالك بن أنس رحمه الله: «مُحال أن يُظنَّ بالنبي ﷺ أنَّه علَّم أمت الاستنجاء ولم يعلمهم التوحيد».

وقد كان على الشرك كله وإخلاص الدِّين لله ونبذ الشرك كله كبيره وصغيره شأن جميع المرسلين؛ إذ أنَّ الرسلَ كلَّهم متَّفقون على ذلك، متضافرون على الدعوة إليه، بل هو منطلقُ دعوهم وزبدة رسالتهم وأساس بعثتهم، يقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَ وَلَقَدْ بَعْنَا فِي الله وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا وَ الله وَالله والله والله

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَهُ اللَّهَ إِلَا أَنَا فَأَعَبُدُونِ ﴾ (الأنبياء: ٢٥)، وقال تعالى: ﴿ وَشَكُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ ءَالِهَ لَيُعْبَدُونَ ﴾ (الزحرف: ٤٥)، وقال تعسالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَى بِهِ عِنُوحًا وَ أَلَذِى آَوْحَيْنَ آ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْبَرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ مِنْ أَلْوَيْنَ وَلَا لَئِينَ مَا وَصَى بِهِ عِنُوحًا وَ أَلَذِى آَوْحَيْنَ آ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْبَرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْقَ اللّهُ مَا مُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَلِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَلَيْهِ مَا وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ اللّهُ وَمُنْ وَلَا لَنَكُ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عَلِيمُ وَمُوسَى وَعِيسَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا وَصَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلِهُ اللّهُ مَا وَلَهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ مَا وَصَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقد ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة على عن رسول الله على أنّه قال: (الأنبياء إخوة لعلّات، أُمّهاتُهم شتّى ودينُهم واحد)(١)، فـــالدِّين واحــد، والعقيدة واحدة، وإنَّما حصل التنوُّعُ بينهم في الشرائع، كما قـال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جُأْ ﴾ (المائدة:٤٨).

ولذا ينبغي أن يكون متقرِّراً لدى كلِّ مسلم وواضحاً لدى كلِّ مؤمن أنَّ العقيدة لا مجال فيها للرأي والأخذ والعطاء، وإنَّما الواجب على كلِّ ممسلم في مشارق الأرض ومغاربها أن يعتقد عقيدة الأنبياء والمرسلين، وأن يؤمن بالأصول التي آمنوا بها ودعوا إليها دون تشكُّكٍ أو تسردُّد، ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْوِلَ إِلَيهِ مِن رَبِّهِ عَوَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلْتَهِكَنِهِ عَرَّسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نَفْرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عَلَمُ اللّهِ وَمَلْتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ وَلَيْكَ لَانَفْرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غَفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ اللّهِ وَمَلْتَهِكُنِهِ وَرُسُلِهِ اللّهِ وَمُلْتَهِكُنِهِ وَرُسُلِهِ وَلَيْكَ الْمَصِيدُ ﴾ (البقرة: ٢٨٥).

فهذا شأنُ المؤمنين، وهذا سبيلهم: الإيمان والتسليم والإذعان والقبول، وعندما يكون المؤمن كذلك ترافقه السلامة، ويتحقَّق له الأمن والأمان، وتزكو نفسُه، ويطمئنُّ قلبُه، ويكون بعيداً تمام البعد عمَّا يقع فيه ضُلَّال النساس

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٤٤٣)، وصحيح مسلم (٢٣٦٥).

بسبب عقائدهم الباطلة من تناقض واضطراب وشكوك وأوهام وحَيرة وتذبذب.

والعقيدة الإسلامية الصحيحة بأصولها الثابتة وأسسها السليمة وقواعدها المتينة هي - دون غيرها - التي تحقّق للناس سعادهم ورفعتهم وفلاحهم في الدنيا والآخرة؛ لوضوح معالمها، وصحّة دلائلها، وسلمة براهينها وحججها، ولموافقتها للفطرة السليمة، والعقول الصحيحة، والقلوب السويّة.

ولهذا فإنَّ العالَمَ الإسلامي كلَّه في أشدِّ الحاجة إلى معرفة هذه العقيدة الصافية النقيَّة؛ إذ هي قطبُ سعادته الذي عليه تدور، ومستقر نجاته الذي عنه لا تحور.

وفي هذا المؤلّف الوجيز يجد المسلم أصول العقيدة الإسلامية وأهمة أسسها وأبرز أصولها ومعالمها ثمّا لا غنى لمسلم عنه، ويجد ذلك كلّه مقرونا بدليله، مدعّما بشواهده، فهو كتاب مشتمل على أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، وهي أصول عظيمة موروثة عن الرسل، ظاهرة غاية الظهور، يمكن لكل مميّز من صغير وكبير أن يُدركها بأقصر زمان وأوجز مدّة، والتوفيق بيد الله وحده. وهذه المناسبة نتقدم بالشكر الجزيل للذين ساهموا في إعداد هذا الكتاب وهم: الدكتور صالح بس سعد السحيمي، والدكتور عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد، والدكتور إبراهيم بن عامر الرحيلي. كما نشكر اللذين قاما بمراجعته وصياغته وهما: الدكتور على بن عمد ناصر فقيهي، والدكتور أحمد بن عطية الغامدي.

الأمانة العامة

لجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف

#### تمهيد

قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْ يَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَ لَهُ، حَيَوْةَ طَيِّبَةً وَلَنَجْ زِينَّ لَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ٩٧). وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَشْكُورًا ﴾ (الإسراء: ٩١).

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ عُمُومِنَاقَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَكِكَ لَهُمُ ٱلدَّرَجَنَتُ الْفَكِلَ ﴾ (طه: ۷۰). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتَ لَهُمُ الْدَيْنَ فَيْهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﴾ (الكهف: ۱۰۷، ۱۰۸). جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا \* خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴾ (الكهف: ۱۰۸، ۱۰۸). والآيات في هذا المعنى في القرآن الكريم كثيرة.

وقد دلت نصوص الكتاب والسنة على أن الإيمان يقوم على الأصــول الستة، وهي: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقــدر خيره وشره، وقد جاء ذكر هذه الأصول في القرآن الكريم والسنة النبويـة في مواطن عديدة. منها:

١ - قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ءَوَٱلْكِئْبِٱلَّذِي

نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱلْكِتَابِ ٱلَّذِى آَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكَفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْمِكَتِهِ عَ وَكُنْبِهِ وَمُلَيْمِكَتِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَوَالْمَوْرِ فَقَدْضَلَّ ضَلَالْاَبَعِيدًا ﴾ (النساء:١٣٦).

٢-وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْهِرَ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَلْكِنَّ الْهُ وَاللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَةِ كَالْكِهْ وَٱلْكِئْبِ وَٱلنَّبِيْتَنَ ﴾ (البقرة: ١٧٧).

٣-وقوله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكُوهِ وَكُنُهُ هِ وَرُسُلِهِ عَلَانُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِمِّن رُسُلِهِ وَوَكَالُواْسَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (البقرة: ٢٨٥).

٤ - وقوله تعالى: ﴿ إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القمر: ٤٩).

٥- وثبت في صحيح مسلم من حديث عمر بن الخطاب المشهور بحديث جبريل أن جبريل سأل النبي على فقال: أخبري عن الإيمان، قال: (أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خييره وشره)(١).

فهذه أصول ستة عظيمة يقوم عليها الإيمان، بل لا إيمان لأحد إلا بالإيمان بها، وهي أصول مترابطة متلازمة، لا ينفك بعضها عرض بعضها فالإيمان ببعضها كفر بباقيها.

وفيما يلي بيان ما يتعلق بالأصل الأول من هذه الأصول وهو الإيمان بالله.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (١).

## الباب الأول: الإيمان بالله

إن الإيمان بالله عز وجل هو أهم أصول الإيمان، وأعظمها شانا، وأعلاها قدرا، بل هو أصل أصول الإيمان، وأساس بنائه، وقوام أمره، وبقية الأصول متفرعة منه، راجعة إليه، مبنية عليه. والإيمان بالله عز وجل هو الإيمان بوحدانيته سبحانه في ربوبية، وألوهيته، وأسمائه وصفاته، فهذه أصول ثلاثة يقوم عليها الإيمان بالله، بل إن الدين الإسلامي الحنيف إنما سمي توحيدا لأن مبناه على أن الله واحد في ملكه وأفعاله لا شريك له، وواحد في ذاته وأسمائه وصفاته لا نظير له، وواحد في ألوهيته وعبادته لا ند له.

وبهذا يعلم أن توحيد الأنبياء والمرسلين ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: توحيد الربوبية، وهو الإقرار بأنَّ الله تعالى ربُّ كـــلِّ شيء ومليكُه وخالقُه ورازقُه، وأنَّه المحيي المميتُ النـــافعُ الضـــار، المتفــرِّدُ بالإجابة عند الاضطرار، الذي له الأمر كلُّه، وبيده الخير كلُّه، وإليه يُرجـــع الأمرُ كلُّه، لا شريك له في ذلك.

القسم الثاني: توحيد الألوهية، وهو إفراد الله وحده بالذلّ والخضوع والمحبَّة والخشوع والركوع والسجود والذبح والنذر، وسائر أنواع العبادة لا شريك له.

القسم الثالث: توحيد الأسماء والصفات، وهو إفراد الله تعالى بما سمى ووصف نفسه في كتابه وعلى لسان نبيه وتنسزيهه عن النقائص والعيوب ومماثلة الخلق فيما هو من خصائصه والإقرار بأنَّ الله بكلِّ شهيء عليم، وعلى كلِّ شيء قدير، وأنَّه الحيُّ القيُّوم الذي لا تأخذه سِنة ولا نوم، له المشيئة النافذة والحكمة البالغة، وأنَّه سميع بصير، رؤوف رحيه، على العرش استوى، وعلى الملك احتوى، وأنَّه السملِك القدوس السلام المؤمن

المهيمن العزيز الجبَّار المتكبِّر، سبحان الله عمَّا يشركون، إلى غير ذلك مـــن الأسماء الحسني، والصفات العلي.

ولكل قسم من هذه الأقسام الثلاثة دلائلُ كثيرة من الكتاب والسنة. فالقرآن كلُّه في التوحيد، وحقوقه وجزائه وفي شأن الشـــــرك وأهلـــه وجزائهم.

وهذه الأقسام الثلاثة للتوحيد قد أخذها أهل العلم بالاستقراء والتتبع لنصوص الكتاب والسنة، وهو استقراء تام لنصوص الشرع، أفساد هسذه الحقيقة الشرعية، وهي أن التوحيد المطلوب من العباد هو الإيمان بوحدانية الله في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، فمن لم يأت بهذا جميعه فليسس مؤمن، وفيما يلي فصول ثلاثة في كل فصل منها بيان لقسم من هذه الأقسام:

# الفصل الأول: توحيد الربوبية المبحث الأول: معناه وأدلته من الكتاب والسنة والعقل والفطرة.

## أولا: تعريفه:

أ- لغة: الربوبية مصدر من الفعل ربب، ومنه الربّ، فالربوبية صفــة الله، وهي مأخوذة من اسم الرب، والرب في كلام العرب يطلق على معان: منها المالك، والسيد المطاع، والــمُصْلِح.

ب- أما في الاصطلاح: فإن توحيد الربوبية هو إفراد الله بأفعاله.

ومنها الخلق والرزق والسيادة والإنعام والملك والتصوير، والعطاء والمنع، والنفع والضر، والإحياء والإماتة، والتدبير المحكم، والقضاء والقدر، وغــــير ذلك من أفعاله التي لا شريك له فيها، ولهذا فإن الواجب على العبد أن يؤمن بذلك كله.

#### ثانيا: أدلته:

أ-من الكتاب: قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَثْيرِ عَمَدِ تَرَوْنَهُ أَوْأَلْقَى فِ الْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنبُنْنَا فِيهَا مِن الْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنبُنْنَا فِيهَا مِن صُلِّ رَفْحِ كَرِيمٍ \* هَنذَا خَلْقُ ٱللّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلْقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلْقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلْقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مَانَا عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَالِمُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مَالِمُ مِنْ اللّهُ مِنْ الْمُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ

ب - من السنة: ما رواه الإمام أحمد وأبو داود من حديث عبدالله ابن الشخير رفح عنه مرفوعا وفيه: (السيد الله تبارك وتعالى ..). وقد ثبت في

الترمـــذي وغيره أن النبي على قال في وصيته لابن عباس رضي الله عنـــهما: ((... واعلم أن الأمة لو احتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعــــوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضــروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف ))(١).

ج - دلالة العقل: دل العقل على وجود الله تعالى وانفراده بالربوبية وكمال قدرته على الخلق وسيطرته عليهم، وذلك عن طريق النظر والتفكر في آيات الله والاستدلال بها على ربوبيته طرق كثيرة بحسب تنوع الآيات وأشهرها طريقان:

الطريق الأول: النظر في آيات الله في خلق النفس البشرية وهو ما يعرف بـ (دلالة الأنفس)، فالنفس آية من آيات الله العظيمة الدالة على تفرد الله وحده بالربوبية لا شريك له، كما قـال تعالى: ﴿ وَفَيْ اَنفُسِكُمْ أَفلًا لَمُ وَلَا الله وحده بالربوبية لا شريك له، كما قـال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّنهَا ﴾ (الشـمس: ٧)، وقال تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَاسَوَّنهَا ﴾ (الشـمس: ٧)، ولهذا لو أن الإنسان أمعن النظر في نفسه وما فيها من عجائب صنع الله ولمذا لو أن الإنسان أمعن النظر في نفسه وما خيما؛ إذ لايستطيع الإنسان أن يخلق النطفة التي كان منها؟ أو أن يحولها إلى علقـة، أو يحول العلقـة إلى مضغة، أو يحول المضغة عظاما، أو يكسو العظام لحما؟

الطريق الثاني: النظر في آيات الله في حلق الكون وهو ما يعرف ب (دلالة الآفاق)، وهذه كذلك آية من آيات الله العظيمة الدالــــة علـــى ربوبيته، قال الله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتنَافِي ٱلْاَفَاقِ وَفِي ٓ أَنفُسِمٍمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي (٢٥١٦)، ومسند أحمد (٣٠٧/١)، وقد حسن الحديث الترمذي وصححه، وصححه الحاكم.

لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (فصّلت: ٥٥).

ومن تأمل الآفاق وما في هذا الكون من سماء وأرض، وما اشتملت عليه السماء من نجوم وكواكب وشمس وقمر، وما اشتملت عليه الأرض من جبال وأشجار وبحار وألهار، وما يكتنف ذلك من ليل ولهار وتسيير هنا الكون كله هذا النظام الدقيق؛ دله ذلك على أن هناك حالقا لهذا الكون، موجداً له مدبراً لشؤونه، وكلما تدبر العاقل في هذه المخلوقات وتغلغل فكره في بدائع الكائنات علم أنها خُلقت للحق وبالحق، وأنها صحائف آيات، وكتب براهين ودلالات على جميع ما أخبر به الله عن نفسه وأدلة على وحدانيته.

وقد جاء في بعض الآثار أن قوما أرادوا البحث مع الإمام أبي حنيفة في تقرير توحيد الربوبية، فقال لهم رحمه الله: «أخبروني قبل أن نتكلم في هذه المسألة عن سفينة في دجلة تذهب فتمتلئ من الطعام وغيره بنفسها وتعدود بنفسها، فترسو بنفسها وترجع، كل ذلك من غير أن يديرها أحد؟».

فنبه إلى أن اتساق العالم ودقة صنعه وتمام خلقه دليل على وحدانية خالقه و تفرده.



# المبحث الثاني: بيان أنَّ الإِقرار بهذا التوحيد وحده لا يُنجي من العذاب.

إن توحيد الربوبية هو أحد أنواع التوحيد الثلاثة كما تقدم، ولذا فإنه لا يصح إيمان أحد ولا يتحقق توحيده إلا إذا وحد الله في ربوبيته، لكن هذا النوع من التوحيد ليس هو الغاية من بعثة الرسل عليهم السلام، ولا ينجي وحده من عذاب الله ما لم يأت العبد بلازمه توحيد الألوهية.

ولذا يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ (يوسف:١٠٦)، والمعنى أي: ما يقر أكثرهم بالله ربا وخالقا ورازقا ومدبرا وكل ذلك من توحيد الربوبية - إلا وهم مشركون معه في عبادته غيره من الأوثان والأصنام التي لا تضر ولا تنفع، ولا تعطي ولا تمنع.

وبمذا المعنى للآية قال المفسرون من الصحابة والتابعين.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «من إيمالهم إذا قيل لهـــم مــن خلــق السماء، ومن خلق الأرض ومن خلق الجبال؟ قالوا: الله وهم مشركون».

وقال عِكْرِمَة: «تسألهم من خلقهم ومن خلــــق الســـموات والأرض فيقولون الله فذلك إيمالهم بالله، وهم يعبدون غيره».

وقال مجاهد: «إيمالهم قولهم: الله حالقنا ويرزقنا ويميتنا فهذا إيمان مع شرك عبادقم غيره».

وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم بن زيد: «ليس أحد يعبد مـــع الله غيره إلا وهو مؤمن بالله ويعرف أن الله ربُّه، وأنَّ الله خالقُه ورازقُه، وهـــو

يشرك به، ألا ترى كيف قال إبراهيم : ﴿ قَالَأَفَرَءَ يَتُمُمَّا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ \* أَنْتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ مُ الْأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوُّلِقِ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (الشعراء: ٧٠ - ٧٠)»(١).

والنصوص عن السلف في هذا المعنى كثيرة، بل لقد كان المشركون زمن النبي على مقرين بالله ربا خالقا رازقا مدبرا، وكان شركهم به من جهة العبادة حيث اتخذوا الأنداد والشركاء يدعونهم ويستغيثون بهم وينزلون بهم حاجاتهم وطلباتهم.

وقد دل القرآن الكريم في مواطن عديدة منه على إقرار المشركين بربوبية الله مع إشراكهم به في العبادة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرَالشَّمْسُ وَالْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ فَانَى يُوْفِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٢٦)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِن السَّمَاءِ مَاءَ فَأَحْيابِهِ الْأَرْضَ مِن بَعْدِ مَوْتِها لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهُ بِلَ أَكْتُرُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (العنكبوت: ٣٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٣٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن خَلْقَهُمْ لِيقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴾ (الزحرف: ٨٧)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِمِن الْأَرْضُ وَمَن فِيهِ آلِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ (التحرف: ٣٨)، وقوله أَفلًا تَذَكُرُونَ ﴾ (التحرف: ٣٨)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِمِن الْأَرْضُ وَمَن فِيهِ آلِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ (التحرف: ٣٨)، وقوله أَفلًا تَذَكُرُونَ ﴾ (المُونِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ الله

فلم يكن المشركون يعتقدون أن الأصنام هي التي تنـــزل الغيث وترزق

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (٣١٢/٧ – ٣١٣).

العالم وتدبر شؤونه، بل كانوا يعتقدون أن ذلك مسن خصائص السرب سبحانه، ويقرون أن أو ثانهم التي يدعون من دون الله مخلوقة لا تملك لأنفسها ولا لعابديها ضرا ولا نفعا استقلالا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا، ولا تسمع ولا تبصر، ويقرون أن الله هو المتفرد بذلك لا شريك له، ليس إليهم ولا إلى أو ثانهم شيء من ذلك ، وأنه سبحانه الخالق وما عداه مخلوق والرب وما عداه مربوب، غير ألهم جعلوا له من خلقه شركاء ووسائط، يشفعون لهم بزعمهم عند الله ويقربونهم إليه زلفى؛ ولذا قال الله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ مِ الله ويقربونهم إليه زلفى؛ ولذا قال الله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ مَ الله في نصرهم ورزقهم وما ينوبهم من أمر الدنيا.

ومع هذا الإقرار العام من المشركين لله بالربوبية إلا أنه لم يدخلهم في الإسلام بل حكم الله فيهم بألهم مشركون كافرون وتوعدهم بالنار والخلود فيها واستباح رسوله على دماءهم وأموالهم لكولهم لم يحققوا لازم توحيد الربوبية وهو توحيد الله في العبادة.

وهمذا يتبين أن الإقرار بتوحيد الربوبية وحده دون الإتيان بلازمه توحيد الألوهية لا يكفي ولا ينجي من عذاب الله، بل هو حجة بالغة على الإنسان تقتضي إخلاص الدين لله وحده لا شريك له، وتستلزم إفراد الله وحده بالعبادة. فإذا لم يأت بذلك فهو كافر حلال الدم والمال.



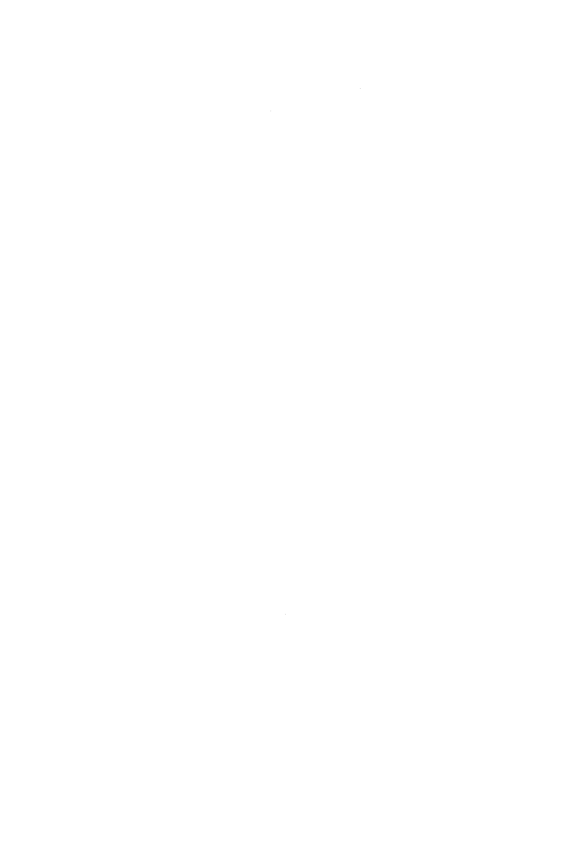
## المبحث الثالث: مظاهر الانحراف في توحيد الربوبية

بالرغم من أن توحيد الربوبية أمر مركوز في الفطر, مجبولة عليه النفوس، متكاثرة على تقريره الأدلة، إلا أنه وجد في الناس من حصل عنده انحراف فيه، ويمكن تلخيص مظاهر الانحراف في هذا الباب فيما يلى:

١ - جحد ربوبية الله أصلاً وإنكار وجوده سبحانه، كما يعتقد ذلك الملاحدة الذين يسندون إيجاد هذه المخلوقات إلى الطبيعة، أو إلى تقلب الليل والنهار، أو نحو ذلك ﴿ وَقَالُواْ مَاهِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمْلِكُنَا ٓ إِلَّا ٱلدَّهُرُ ﴾ (الجائبة: ٢٤).

٢ – ححد بعض خصائص الرب سبحانه وإنكار بعض معاني ربوبيته، كمن ينفي قدرة الله على إماتته أو إحيائه بعد موته، أو جلب النفع لـــه أو دفع الضر عنه، أو نحو ذلك.

٣ - إعطاء شيء من حصائص الربوبية لغير الله سبحانه، فمن اعتقــــد وجود متصرف مع الله عز وجل في أي شيء من تدبير الكون من إيجـاد أو إعدام أو إحياء أو إماتة أو حلب خير أو دفع شر أو غير ذلك مــن معـاني الربوبية فهو مشرك بالله العظيم.



#### الفصل الثاني: توحيد الألوهية.

الألوهية مشتقة من اسم الإله، أي المعبود المطاع، فالإله اسم من أسماء الله الحسنى، والألوهية صفة من صفات الله العظيمة، فهو سبحانه المالوه المعبود الذي يجب أن تألهه القلوب وتخضع له وتذل وتنقاد؛ لأنه سبحانه الرب العظيم، الخالق لهذا الكون، المدبر لشؤونه، الموصوف بكل كمال، المنزه عن كل نقص، ولهذا فإن الذل والخضوع لا ينبغي إلا له، فحيث كان متفردا بالخلق والإنشاء والإعادة لا يشركه في ذلك أحد وجب أن ينفرد وحده بالعبادة دون سواه لا يشرك معه في عبادته أحد.

فتوحيد الألوهية هو إفراد الله وحده بالعبادة، وذلك بأن يعلم العبد علم اليقين أن الله وحده هو المألوه المعبود على الحقيقة، وأن صفات الألوهية ومعانيها ليست موجودة في أحد من المخلوقات ولا يستحقها إلا الله تعالى، فإذا علم العبد ذلك واعترف به حقا أفرد الله بالعبادة كلها الظاهرة والباطنة، فيقوم بشرائع الإسلام الظاهرة كالصلاة والزكاة والصوم والحبج والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبر الوالدين وصلة الأرحام، ويقوم بأصوله الباطنة من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر عيره وشره، لا يقصد بشيء من ذلك غرضا من الأغراض غير رضا ربه وطلب ثوابه.

وفي هذا الفصل سيتم تناول جملةٍ من المباحث المهمة المتعلقة بهذا النوع من التوحيد.



## المبحث الأول: أدلَّتُه، وبيان أهميَّته

المطلب الأول: أدلَّتُه.

لقد تضافرت النصوص وتظاهرت الأدلة علـــــى وجــوب إفــراد الله بالألوهية، وتنوعت في دلالتها على ذلك:

١ - تارة بالأمر به، كما في قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْرَبَّكُمُ ٱللَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (البقرة: ٢١)، وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا ﴿ وَاعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عِسْمَيْكًا ﴾ (النساء: ٣٦)، وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا يَعْبُدُوَاْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (الإسراء: ٣٣)، ونحوها من الآيات.

٢ - وتارة ببيان أنه الأساس لوجود الخليقة والمقصود من إيجاد الثقلين،
 كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِلْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبَدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦).

٣ - وتارة ببيان أنه المقصود من بعثة الرسل كما في قول تعالى:
 ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَافِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَ نِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ (النحل: ٣٦)، وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَ امِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (الانبياء: ٢٥).

٤ - وتارة ببيان أنه المقصود من إنــزال الكتب الإلــهية، كمـــا في قوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَمِكُمَ بَالرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ أَنْ أَنذِرُواۤ أَنَّهُ لَكُم لِللَّهِ إِلَا ٱلنَّافَأَتَ قُونِ ﴾ (النحل: ٢).

وتارة ببيان عظيم ثواب أهله وما أعد لهم من أجور عظيمة ونعم كريمة في الدنيا والآخرة، كما قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَمْ

يَلْبِسُوٓ أَ إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَيْكَ لَمُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾ (الأنعام: ٨٢).

إلى غير ذلك من أنواع الأدلة المشتملة على تقرير التوحيد والدعوة إليــه والتنويه بفضله وبيان ثواب أهله وعظم خطورة مخالفته.

والسنة النبوية كذلك مليئة بالأدلة على هذا التوحيد وأهميته، من ذلك:

۱- ما رواه البخاري في صحيحه عن معاذ بن جبل في قال: قال النبي في العباد؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: الله ورسوله أعلم. قال: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا، أتدري ما حقهم عليه؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: أن لا يعذهم))(۱).

٢- وعن ابن عباس شه قال: لما بعث النبي الشي معاذا نحو اليمن قال له: ((إنك تقدم على قوم من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى فإذا عرفوا ذلك فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات ...))، الحديث، رواه البخاري(٢).

٣- وعن ابن مسيعود ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: (( من

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٧٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٧٣٧٢).

مات وهو يدعو من دون الله ندًّا دِخل النار ))، رواه البخاري<sup>(١)</sup>.

٤ - وعن جابر بن عبد الله ﷺ: أن رسول الله ﷺ قال: (من لقي الله لا يشرك به شيئا دخـــل النـــار)، رواه مسلم (٢).

والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

المطلب الثاني: بيان أهميته وأنه أساس دعوة الرسل.

لا ريب أن توحيد الألوهية هو أعظم الأصول على الإطلاق وأكملها وأفضلها وألزمها لصلاح الإنسانية، وهو الذي خلق الله الجن والإنس لأجله، وخلق المخلوقات وشرع الشرائع لقيامه، وبوجوده يكون الصلاح، وبفقده يكون الشر والفساد، ولذا كان هذا التوحيد زبدة دعوة الرسل وغاية رسالتهم وأساس دعوهم، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صُلِّ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَالطَّعْوَتَ ﴾ (النحل: ٣٦)، وقال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ رَلاً إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعُبُدُونِ ﴾ (الأنبياء: ٥٠).

وقد دل القرآن الكريم في مواطن عديدة أن توحيد الألوهية هو مفتاح دعوة الرسل، وأن كل رسول يبعثه الله يكون أول ما يدعو قومه إليه توحيد الله وإخلاص العبادة له، قال الله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنْقَوْمِ أُعَبُدُواْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٤٤٩٧).

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم (۹۳).

ٱللّهَ مَالَكُورِ مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُو ﴾ (الأعراف:٢٥)، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثُـمُودَ أَخَاهُمُ مَ اللّهَ مَالَكُمُ مِنْ إِلَاهِ غَـنُرُهُ ﴾ (الأعراف: ٧٧)، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْمُ أَقَالَ يَنْ قُومِ ٱعْبُـدُوا ٱللّهَ مَالَكُم وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْمً أَقَالَ يَنَقُومِ ٱعْبُـدُوا ٱللّهَ مَالَكُم مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ ﴿ ﴾ (الأعراف: ٨٥).

المطلب التالث: بيان أنه محور الخصومة بين الرسل وأممهم.

تقدم أن توحيد العبادة هو مفتتح دعوات الرسل جميعهم، فما من رسول بعثه الله إلا وكان أول ما يدعو قومه إليه هو توحيد الله، ولذا كانت الخصومة بين الأنبياء وأقوامهم في ذلك، فالأنبياء يدعو لها إلى توحيد الله وإخلاص العبادة له، والأقوام يصرون على البقاء على الشرك وعبادة الأوثان إلا من هداه الله منهم.

قال الله تعالى عن قوم نوح عليه السلام: ﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُو وَلَانَذَرُنَّ ءَالِهَ لَكُلًا ﴾ وَدَّا وَلَا سَلِم: ﴿ وَقَالُواْ لَانَذِرُ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلَالًا ﴾ (نوح: ٢٢- ٢٤) ، وقال عن قوم هود عليه السللم: ﴿ قَالُواْ أَجْنَتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنَ ءَالِهَ تِنَا فَأَلْنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٢٢)، ﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا خَنَا اللهَ عَنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٢٢)، ﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا خَنَا اللهَ عَنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٢٢)، ﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا خَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأحقاف: ٣٠).

وقال عن قوم صالح عليه السلام: ﴿ قَالُواْ يَصَلِحُ قَدَّكُنْتَ فِينَا مَرْجُوَّا قَبْلَ هَنَدُّ أَنَنْهَ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّ

وقال عن قوم شعيب عليه السلام: ﴿قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلُوْتُكَ تَأْمُنُكَ أَن نَتُرُكَ مَايَعْبُدُ ءَابَاَؤُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُولِكَا مَا نَشَتَؤُا إِنّاكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ النَّ تَرُكَ مَايَعْبُدُ ءَابَاَؤُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُولِكَا مَا نَشَتَؤُا إِنّاكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا

وقال: ﴿ وَإِذَارَا وَكَ إِن يَنْجِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوا أَهَاذَا الَّذِى بَعَكَ اللَّهُ رَسُولًا \* إِن كَادَ لَيْضِلَّنَا عَنْءَ اللَّهُ وَسَوْلًا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ \* إِن كَادَ لَيْضِلَّنَا عَنْءَ اللَّهِ عِنْهَ الْوَلَا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرُونَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُ سَبِيلًا \* أَرَءَ يَتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَنهَ دُوسَهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلْ وَكِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلْ فَي مِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلَمُ بَلِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَلَمُ بَلِيلًا \* أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَيْمُ مِيسَمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَلَمُ بَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ مُلْكُولُونَ أَلَا لَا عَلَيْكُ فَلَا لَا لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَمِ اللَّهُ الْمُعَلِّى اللَّهُ الْمُنْ الْمُ الْمُ الْمُعُلِقُ اللَّهُ الْمُعَلِّى اللَّهُ الْمُعْتَمِ الْهُ الْمُعْلَى الْمُ الْمُعْتَمِلُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْتَلِكُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِلِكُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُ الْعُلِقَالَ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقِلِكُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُوالِقِلَالَ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُوالِقِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْع

فهذه النصوص وما جاء في معناها تدل أوضيح دلالة أن المعترك والخصومة بين الأنبياء وأقوامهم إنما كان حول توحيد العبادة والدعوة إلى إخلاص الدين لله.

وقد ثبت في الصحيح أن النبي على قال: (أمرت أن أقاتل الناس حسى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحسق الإسلام وحسابهم على الله)(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٥)، وصحيح مسلم برقم (٢٢).

وثبت في الصحيح أيضاً عن النبي ﷺ قال: (من قال لا إله إلاَّ الله وكفر بما يُعبد من دون الله حرُم ماله ودمه وحسابه على الله)(١).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲۳).

#### المبحث الثاني:

#### وجوب إفراد الله بالعبادة، وتحته مطالب

المطلب الأول: معنى العبادة والأصول التي تُبنى عليها.

العبادة في اللغة: الذل والخضوع، يقال: بعير معبد، أي: مذلل، وطريـق معبد: إذا كان مذللا قد وطئته الأقدام.

وشرعا: هي اسم حامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

وسيأتي ما يوضح ذلك عند ذكر بعض أنواع العبادة.

وهي تبني على ثلاثة أركان:

الأول: كمال الحب للمعبود سبحانه، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا اللَّهِ عَامَنُوٓا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّ

الثاني: كمال الرجاء، كما قال تعالى: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُۥ ﴾ (الإسراء: ٥٧). الثالث: كمال الخوف من الله سبحانه، كما قلال تعالى: ﴿ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ﴾ (الإسراء: ٥٧).

وقد جمع الله سبحانه بين هذه الأركان الثلاثة العظيمة في فاتحة الكتـاب في قوله سبحانه: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ الرَّحْمَٰ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلْمَا اللَّهِ عَلْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

الثلاث: بمحبتك التي دل عليها: ﴿ ٱلْمَحَمَّدُ بِلَهِ رَمِتِ ٱلْمَعَلَمِينَ ﴾، ورجائك الــذي دل عليه: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ السَّذِي دل عليه: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ النَّامِينِ ﴾، وخوف ك الــذي دل عليه: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ النَّامِينِ ﴾.

#### والعبادة لا تقبل إلا بشرطين:

١ - الإخلاص فيها للمعبود؛ فإن الله لا يقبل من العمل إلا الخالص لوجهه سبحانه، قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (البينة: ٥)، وقال تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ (الزمر:٣)، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهَ المَّذَاعُبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ, دِينِي ﴾ (الزمر:١٤).

٢ - المتابعة للرسول على: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ الرسول على: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ الرسول على: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانَنَهُواْ ﴾ (الحشر:٧)، وقال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَبَيْنَهُ مُ ثُمَّ لا يَجِدُو أَفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ شَجكر بَيْنَهُ مُ ثُمَّ لا يَجِدُو أَفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ (النساء:٥٥).

وقوله ﷺ: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فـــهو رد)<sup>(۱)</sup> (أي مردود عليه).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٦٩٧).

كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا صوابا، والخالص ما كان لله، والصواب ما كان على السنة»(١).

ومن الآيات الجامعة لهذين الشرطين قوله تعالى في آخر سورة الكهف: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَاْ بَشَرٌ مِّقُلْكُمْ لِيُوكُمُ إِلَهُ وَحِدُّ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَيْلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

## المطلب الثاني: ذكر بعض أنواع العبادة.

العبادة أنواعها كثيرة، فكل عمل صالح يحبه الله ويرضاه قولي أو فعلي ظاهر أو باطن فهو نوع من أنواعها وفرد من أفرادها، وفيما يلي ذكر بعض الأمثلة على ذلك:

١ - فمن أنواع العبادة: الدعاء، بنوعيه دعاء المسألة، ودعاء العبادة.

قَالَ الله تعالى: ﴿ فَأَدْعُواْ اللّهَ مُخْلِصِهِ اللّهِ اللّهَ عُلْصِهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

فمن دعا غير الله عز وجل بشيء لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر سـواء كان المدعو حيا أو ميتا، ومن دعا حيا بما يقدر عليه مثل أن يقول: يا فلان أطعمني، أو يا فلان اسقني، ونحو ذلك فلا شيء عليه، ومن دعا ميتا أو غائبا بمثل هذا فإنه مشرك؛ لأن الميت والغائب لا يمكن أن يقوم بمثل هذا.

<sup>(</sup>١) حليةالأولياء: (٨/٩٥).

والدعاء نوعان: دعاء المسألة ودعاء العبادة.

فدعاء المسألة، هو سؤال الله من خيري الدنيا والآخرة، ودعاء العبادة يدخل فيه كل القربات الظاهرة والباطنة؛ لأن المتعبد لله طالب بلسان مقالم ولسان حاله من ربه قبول تلك العبادة والإثابة عليها.

وكل ما ورد في القرآن من الأمر بالدعاء والنهي عن دعـــاء غــير الله والثناء على الداعين يتناول دعاء المسألة ودعاء العبادة.

٢ ، ٣ ، ٤ - ومن أنواع العبادة: المحبة والخوف والرجاء، وقد تقدم الكلام عليها وبيان أنها أركان للعبادة.

ومن أنواعها: التوكل، وهو الاعتماد على الشيء.

والتوكل على الله: هو صدق تفويض الأمر إلى الله تعالى اعتمادا عليه وثقة به مع مباشرة ما شرع وأباح من الأسباب لتحصيل المنافع ودفع المضار، قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ (المائة: ٣٣)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ وَ ﴾ (الطلاق: ٣).

٦ ، ٧ ، ٨ - ومن أنواع العبادة: الرغبة والرهبة والخشوع،

فأما الرغبة: فمحبة الوصول إلى الشيء المحبوب، والرهبة: الخوف المتمسر للهرب من المحوف، والحشوع: الذل والحضوع لعظمة الله بحيث يستسلم لقضائه الكوني والشرعي، قال الله تعالى في ذكر هذه الأنواع الثلاثة من العبادة: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَارَغَبَا وَرَهَبَا الله وكانُوا يُسْكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَارَغَبَا وَرَهَبَا الله وكانُوا يُسْتِعِينَ ﴾ (الأنبياء: ٩٠).

٩ - ومن أنواعها: الخشية، وهي الخوف المبني على العلم بعظمة مــن
 يخشاه وكمال ســـلطانه، قـــال الله تعــالى: ﴿ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ ﴾

(البقرة: ١٥٠) ﴿ فَلاَ تَخْشُوهُمْ وَأَخْشُونِ ﴾ (المائدة:٣).

١٠ - ومنها الإنابة، وهي الرجوع إلى الله تعالى بالقيام بطاعته واحتناب معصيته، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوۤ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُواْ لَهُۥ ﴾ (الزمر: ٥٤).

الدين والدنيا، قال الله تعالى: ﴿ إِيَاكَ نَفْتُدُوَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾، وقال ﷺ في الدين والدنيا، قال الله تعالى: ﴿ إِيَاكَ نَفْتُدُوَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾، وقال ﷺ في وصيته لابن عباس: (إذا استعنت فاستعن بالله)(١).

17 - ومنها: الاستعادة، وهي طلب الإعادة والحماية من المكروه، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ \* مِنشَرِّ مَاخَلَقَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مِنشَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ \* .

۱٤ - ومنها الذبح، وهو إزهاق الروح بإراقة الدم على وجه الخصوص تقربا إلى الله، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُحْيَاى وَمَمَاقِ الحَصوص تقربا إلى الله، قال الله تعالى: ﴿ فَصَلِ لِرَبِّكَ وَٱلْحَكَرُ ﴾ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنعام:١٦٢)، وقال تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَكُرُ ﴾ (الكوثر:٢).

١٥ – ومنها النذر، وهو إلزام المرء نفسه بشيء ما، أو طاعة لله غــــير
 واجبة، قال الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِوَيَخَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرَّهُ,مُسْتَطِيرًا ﴾ (الإنسان: ٧).

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي (٢٥١٦)، ومسند أحمد (٣٠٧/١)، وقد حسن الحديث الترمذي وصححه الحاكم.

فهذه بعض الأمثلة على أنواع العبادة، وجميع ذلك حق لله وحـــده لا يجوز صرف شيء منه لغير الله.

والعبادة بحسب ما تقوم به من الأعضاء على ثلاثة أقسام:

القسم الأول: عبادات القلب، كالمحبــة والخوف والرجــاء والإنابــة والخشية والرهبة والتوكل ونحو ذلك.

القسم الثاني: عبادات اللسان، كالحمد والتهليل والتسبيح والاستغفار وتلاوة القرآن والدعاء ونحو ذلك.

القسم الثالث: عبادات الجوارح، كالصلاة والصيام والزكاة والحسج والصدقة والجهاد، ونحو ذلك.

# الهبحث الثالث: حهاية المصطفى ﷺجناب التوحيد

لقد كان النبي على حريصا أشد الحرص على أمته؛ لتكون عزيزة منيعة محققة لتوحيد الله عز وجل، مجانبة لكل الوسائل والأسباب المفضية لما يضاده ويناقضه، قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَاعَنِتُ مُرَعِقُ عَلَيْكِ مَاعَنِتُ مُرَعِقُ عَلَيْكِ مَا الله عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ مِاللهُ وَاللهُ اللهُ ا

وقد أكثر على في النهي عن الشرك وحذر وأنذر وأبدأ وأعاد وحصو وعم في حماية الحنيفية السمحة ملة إبراهيم التي بعث بها من كل مساقد يشوبها من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد أو ينقص، وهسذا كثير في السنة الثابتة عنه على فأقام الحجة، وأزال الشبهة، وقطع المعسذرة، وأبان السبيل.

وفي المطالب التالية عرض يتبين من خلاله حماية المصطفى على حمسى التوحيد وسده كل طريق يفضى إلى الشرك والباطل.

## المطلب الأول: الرقى.

أ تعريفها: الرقى حمع رقية، وهي القراءة والنفث طلبا للشفاء والعافية، سواء كانت من القرآن الكريم أو من الأدعية النبوية المأثورة.

ب - حكمها: الجواز، ومن الأدلة على ذلك ما يلى:

فعن عوف بن مالك ﷺ قال: «كنا نرقي في الجاهلية فقلنا: يا رسول الله كيف ترى في ذلك؟ فقال: اعرضوا على رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن

فیه شرك»، رواه مسلم (۱).

وعن أنس بن مالك ﷺ قال: «رخص رسول الله ﷺ في الرقيـــة مـــن العين (٢) والحمة (٣) والنملة (٤)»، رواه مسلم (٥).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (مــــن استطاع أن ينفع أخاه فليفعل)، رواه مسلم (١٠).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على إذا اشتكى منا إنسان مسحه بيمينه ثم قال: (أذهب الباس رب الناس واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقما)، رواه البخاري ومسلم(٧).

ج- شروطها: ولجوازها وصحتها شروط ثلاثة:

الأول: أن لا يعتقد أنها تنفع لذاتها دون الله، فإن اعتقد أنها تنفع بذاتها من دون الله فهو محرم، بل هو شرك، بل يعتقد أنها سبب لا تنفع إلا بإذن الله.

الثاني: أن لا تكون بما يخالف الشرع كما إذا كانت متضمنة دعاء غير الله أو استغاثة بالجن وما أشبه ذلك، فإنها محرمة، بل شرك.

الثالث: أن تكون مفهومة معلومة، فإن كانت من جنسس الطلاسم

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) «العين» إصابة العائن غيره بعينه بقدر الله.

<sup>(</sup>٣) «السحمة» بحاء مهملة مضمومة ثم ميم محففة: وهي السم، ومعناه: أذن في الرقية من كل ذات سم، مثل لدغة الثعبان، أو العقرب أو نحوهما.

<sup>(</sup>٤) «النملة» بفتح النون وإسكان الميم: قروح تخرج من الجنب.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم برقم (٢١٩٦).

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم برقم (٢١٩٩).

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري برقم (٥٧٤٣)، وصحيح مسلم برقم (٢١٩١).

والشعوذة فإنها لا تجوز.

وقد سئل الإمام مالك رحمه الله: أيرقي الرجل ويسترقي؟ فقـــال: «لا بأس بذلك، بالكلام الطيب».

د - الرقية الممنوعة: كل رقية لم تتوفر فيها الشروط المتقدمة فإنــها عرمة ممنوعة، كأن يعتقد الراقي أو المرقي أنها تنفع وتؤثر بذاها، أو تكــون مشتملة على ألفاظ شركية وتوسلات كفرية وألفاظ بدعية، ونحو ذلـك؛ أو تكون بألفاظ غير مفهومة كالطلاسم ونحوها.

#### المطلب الثاني: التمائم.

أ- تعريفها: التمائم جمع تميمة، وهي ما يعلق على العنق وغيره من تعويلذات أو خرزات أو عظام أو نحوها لجلب نفع أو دفع ضرر، وكان العرب في الجاهلية يعلقونها على أو لادهم يتقون بها العين بزعمهم الباطل.

#### ب - حكمها: التحريم،

بل هي نوع من أنواع الشرك؛ لما فيها من التعلق بغير الله؛ إذ لا دافـــع الله، ولا يطلب دفع المؤذيات إلا بالله وأسمائه وصفاته.

عن ابن مسعود رفي قال: سمعت رسول الله على يقسول: (إن الرقسى والتمائم والتولة شرك)، رواه أبو داود والحاكم (١٠).

وعن عبد الله بن عكيم ﷺ مرفوعا: (من تعلق شيئا وكل إليـــه)، رواه

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم (٣٨٨٣)، ومستدرك (٢٤١/٤) وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

أحمد والترمذي والحاكم(١).

وعن عقبة بن عامر شه مرفوعا: (من تعلق تميمة فلا أتم الله له، ومـــن تعلق ودعة فلا ودع الله له)، رواه أحمد والحاكم(٢).

وعن عقبة بن عامر عليه أن رسول الله على قال: (من علق تميمة فقــــد أشرك)، رواه أحمد (٢). فهذه النصوص وما في معناها في التحذير من الرقــــى الشركية التي كانت هي غالب رقي العرب فنهي عنها لما فيها من الشـــــرك والتعلق بغير الله تعالى.

ج- وإذا كان المعلق من القرآن الكريم، فهذه المسألة اختلف فيها أهــل العلم، فذهب بعضهم إلى جواز ذلك، ومنهم من منع ذلك، وقال لا يجــوز تعليق القرآن للاستشفاء، وهو الصواب لوجوه أربعة:

١- عموم النهي عن تعليق التمائم، ولا مخصص للعموم.

٢- سدا للذريعة، فإنه يفضى إلى تعليق ما ليس من القرآن.

٣- أنه إذا علق فلا بد أن يمتهن المعلق بحمله معه في حال قضاء الحاجـة
 والاستنجاء، ونحو ذلك.

٤- أن الاستشفاء بالقرآن ورد على صفة معينة، وهي القراءة بـــه علــــى
 المريض فلا تتجاوز.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۳۱۰/٤)، وسنن الترمذي برقم (۲۰۷۲)، ومستدرك الحساكم (۲٤١/٤) وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (١٥٤/٤)، ومستدرك الحاكم (٢٤٠/٤)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (٢٥٦/٤)، وصححه الحاكم (٢٤٤/٤) وقال عبدالرحمن بن حسن ورواته ثقات.

المطلب الثالث: لبس الحلقة والخيط ونحوها.

أ - الحلقة قطعة مستديرة من حديد أو ذهب أو فضة أو نحاس أو نحو ذلك، والحيط معروف، وقد يجعل من الصوف أو الكتان أو نحوه، وكانت العرب في الجاهلية تعلق هذا ومثله لدفع الضر أو جلب النفع أو اتقاء العين، والله تعالى يقول: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُم مَّاتَ لْمُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللهُ بِضُرِّهِ لَلهُ وَاللهِ عَالَى يقول: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُم مَّاتَ لْمُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللهُ بِصُرِّهِ مَّاتَ لَمُ عُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللهُ بِصُمْرِهُ مَا اللهُ مَعْلَى اللهُ مُعْلَى اللهُ مُعْلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ مَعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْلَى اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ ال

وعن عمران بن حصين على: (أن النبي على رأى رجلا في يده حلقة من صفر فقال: ما هذه؟ قال: من الواهنة، فقال: انزعها؛ فإنها لا تزيدك إلا وهنا، انبذها عنك، فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبدا)، رواه أحمد(١).

وعن حذيفة بن اليمان ﷺ: (أنه رأى رجلا في يده خيط من الحمسى فقطعه وتلا قوله تعلى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنَ اللهُ عِلَا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ (يوسف: ١٠٦) (٢).

ب – حكم لبس الحلقة والخيط ونحو ذلك، محرم فإن اعتقد لابسها ألها مؤثرة بنفسها دون الله فهو مشرك شركا أكبر في توحيد الربوبية؛ لأنه اعتقد وجود خالق مدبر مع الله تعالى الله عما يشركون.

<sup>(</sup>١) المسند (٤٤٥/٤)، وقال البوصيري إسناده حسن وقال الهيثمي رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن أبي حاتم (٢٢٠٧/٧).

وإن اعتقد أن الأمر لله وحده وأنها مجرد سبب، ولكنه ليس مؤثرا فهو مشرك شركا أصغر لأنه جعل ما ليس سببا سببا والتفت إلى غير ذلك بقلبه، وفعله هذا ذريعة للانتقال للشرك الأكبر إذا تعلق قلبه بها ورجا منها جلب النعماء أو دفع البلاء.

#### المطلب الرابع: التبرك بالأشجار والأحجار ونحوها.

التبرك هو طلب البركة، وطلب البركة لا يخلو من أمرين:

۱ – أن يكون التبرك بأمر شرعي معلوم، مثل القرآن، قال الله تعالى: ﴿ وَهَذَا كِتُنْكُ أُنزَلْنَكُ مُبَارَكُ ﴾ (الأنعام: ٩١، ١٥٥)، فمن بركته هدايت للقلوب وشفاؤه للصدور وإصلاحه للنفوس وتهذيبه للأخلاق، إلى غير ذلك من بركاته الكثيرة.

٢ - أن يكون التبرك بأمر غير مشروع، كالتبرك بالأشجار والأحجار والقبور والقباب والبقاع ونحو ذلك، فهذا كله من الشرك.

<sup>(</sup>١) السدرة: شحرة ذات شوك.

لتركبن سنن من كان قبلكم )، رواه الترملذي وصححه (١).

فقد دل هذا الحديث على أن ما يفعله من يعتقد في الأشجار والقبور والأحجار ونحوها من التبرك بها والعكوف عندها والذبح لها هو الشرك، ولهذا أخبر في الحديث أن طلبهم كطلب بني إسرائيل لما قالوا لموسى: أَجْعَل لَّنَا إِلَها كَمَا لَهُمْ عَالِهَ أُو فَهؤلاء طلبوا سدرة يتبركون بها كما يتبرك المشركون، وأولئك طلبوا إلها كما لهم آلهة، فيكون في كلا الطلبين منافاة للتوحيد؛ لأن التبرك بالشجر نوع من الشرك، واتخاذ إله غير الله شرك واضح.

وفي قوله ﷺ في الحديث: (لتركبن سنن من كان قبلكم) إشارة إلى أن شيئا من ذلك سيقع في أمته ﷺ، وقد قال ذلك عليه الصلاة والسلام ناهيا ومحذرا.

## المطلب الخامس: النهي عن أعمال تتعلق بالقبور.

لقد كان الأمر في صدر الإسلام على منع زيارة القبور لقرب عهدهم بالجاهلية حماية لحمى التوحيد وصيانة لجنابه، ولما حسن الإيمان وعظم شأنه في الناس ورسخ في القلوب واتضحت براهين التوحيد وانكشفت شبهة الشرك حاءت مشروعية زيارة القبور محددة أهدافها موضحة مقاصدها.

فعن بريدة بن الحصيب على قال: قال رسول الله على: (هيتكم عن زيارة القبور فزوروها )، رواه مسلم (٢).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي برقم (۲۱۸۰).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٩٧٧).

وعن أبي هريرة ﷺ قال: قال النبي ﷺ: (زوروا القبور فإنـــها تذكــر الموت)(١).

وعن أبي سعيد الخدري ﷺ: (إني نهيتكم عن زيارة الله ﷺ: (إني نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإن فيها عبرة)(٢).

وعن أنس بن مالك على قال: قال رسول الله على: (كنت نميتكم عـــن زيارة القبور ألا فزوروها؛ فإنها ترق القلب وتدمع العين وتذكر الآخرة، ولا تقولوا هجرا)(٢).

وعن بريدة على قال: (كان رسول الله على يعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر فكان قائلهم يقول: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا شاء الله بكم للاحقون، أسأل الله لنا ولكم العافية)، رواه مسلم (1).

فهذه الأحاديث وما جاء في معناها تدل على أن مشروعية زيارة القبـور بعد المنع من ذلك إنما كانت لهدفين عظيمين وغايتين جليلتين:

الأولى: التزهيد في الدنيا بتذكر الآخرة والموت والبلى، والاعتبار بأهل القبور مما يزيد في إيمان الشخص ويقوي يقينه ويعظم صلته بالله، ويذهب عنه الإعراض والغفلة.

الثانية: الإحسان إلى الموتى بالدعاء لهم والترحم عليهم وطلب المغفرة لهم وسؤال الله العفو عنهم.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۹۷۵).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٣٨/٣)، ومستدرك الحاكم (٥٣١/١).

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم (٢/١٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (٩٧٥).

هذا الذي دل عليه الدليل، ومن ادعى غير ذلــــك طولــب بالحجــة والبرهان.

ثم إن السنة قد جاءت بالنهي عن أمور عديدة متعلقة بالقبور وزيارة ا صيانة للتوحيد وحماية لجنابه، يجب على كل مسلم تعلمها ليكون في أمنـــة من الباطل وسلامة من الضلال، ومن ذلك:

#### ١ – النهي عن قول الهجر عند زيارة القبور.

وقد تقدم قوله ﷺ: (ولا تقولوا هجرا)، والمراد بالهجر كل أمر محظور شرعا، ويأتي في مقدمة ذلك الشرك بالله بدعاء المقبورين وسؤالهم من دون الله والاستغاثة بهم وطلب المدد والعافية منهم، فكل ذلك من الشرك البواح والكفر الصراح، وقد ثبت عن النبي ﷺ أحاديث عديدة صريحة في المنع من ذلك والنهي عنه ولعن فاعله، ففي صحيح مسلم عن جندب بن عبدالله ﷺ أنه قال: سمعت رسول الله ﷺ قبل أن يموت بخمس يقول: (ألا إن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد إنّي ألهاكم عن ذلك) (١). فدعاء الأموات وسوالهم الحاجات وصرف شيء من العبادة لهم شرك أكبر، أما العكوف عند القبور وتحري إحابة الدعاء عندها ومثله الصلاة في المساجد التي فيها القبور فهو من البدع المنكرة.

وفي الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها: أنه على قال في مرضه الـذي

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (٥٣٢).

لم يقم منه: (لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساحد)(١١).

#### ٢ – الذبح والنحر عند القبور.

فإن كان ذلك تقربا إلى المقبورين ليقضوا حاجة للشخص فهو شرك أكبر وإن كان لغير ذلك فهو من البدع الخطيرة التي هي من أعظم وسائل الشرك لقوله على: (لا عقر في الإسلام)، قال عبد الرزاق: (كانوا يعقرون عند القبر بقرة أو شاة)(٢).

# ۳ ، ٤ ، ٥ ، ٦ ، ٧ - رفعها زيادة على التراب الخارج منسها، وتجصيصها، والكتابة عليها، والبناء عليها، والقعود عليها.

فكل ذلك من البدع التي ضلت بها اليهود والنصارى وكانت من أعظم ذرائع الشرك، فعن جابر شه قال: (هي رسول الله ش أن يحصص القـــبر، وأن يقعد عليه، وأن يبنى عليه، وأن يزاد عليه، أو يكتب عليه). رواه مسلم، وأبو داود، والحاكم (٣).

#### ٨ - الصلاة إلى القبور وعندها.

فعن أبي مرثد الغنوي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (( لا تصلوا إلى القبور، ولا تجلسوا عليها ))، رواه مسلم<sup>(١)</sup>.

وعن أبي سعيد الخدري رفي قال: قال رسول الله على: (الأرض كلها

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٣٣٠)، وصحيح مسلم برقم (٥٣١).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٣٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (٩٧٠)، وسنن أبي داود برقم (٣٢٢٥)، ورقم (٣٢٢٦)، ومستدرك الحاكم (٢) ٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (٩٧٢).

مسجد، إلا المقبرة والحمام). رواه أبو داود والترمذي(١١).

#### ٩ - بناء المساجد عليها.

وهو بدعة من ضلالات اليهود والنصارى وتقدم حديث عائشة: (لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد).

#### • ١ - اتخاذها عيدا.

وهو من البدع التي جاء النهي الصريح عنها لعظم ضررها، فعـــن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله على: (لا تتخذوا قبري عيدا<sup>(٢)</sup>، ولا تجعلــوا بيوتكم قبورا، وحيثما كنتم فصلوا علي، فإن صلاتكم تبلغني)، رواه أبـــوداود وأحمد<sup>(٣)</sup>.

#### ١١ – شد الرحال إليها.

وهو أمر منهي عنه لأنه من وسائل الشرك فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: (( لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساحد: المسحد الحرام، ومسحد الرسول على، ومسحد الأقصى )). رواه البخاري ومسلم (أ).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم (٤٩٢)، وسنن الترمذي برقم (٣١٧)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) العيد هو الذي يعود ويتكرر مثل عيد الفطر وعيد الأضحى، فكون الإنسان يكرر الزيارة لقبر الرسول صلى الله عليه وسلم عن ذلك صلى الله عليه وسلم عن ذلك وأمر المسلم أن يصلي ويسلم عليه وهو في أي مكان كان لأن لله ملائكة سياحين يبلغون الرسول السلام وهذا من يسر هذا الدين إذ ليس باستطاعة كل مسلم أن يأتي إلى المدينة.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود برقم (٢٠٤٢)، ومسند أحمد (٣٦٧/٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري برقم (١١٨٩)، وصحيح مسلم (١٣٩٧).

المطلب السادس: التوسل.

أ - تعريفه: التوسل مأخوذ في اللغة من الوسيلة، والوسيلة والوسيلة والوصيلة معناهما متقارب، فالتوسل هو التوصل إلى المراد والسعي في تحقيقه.

وفي الشرع يراد به التوصل إلى رضوان الله والجنة؛ بفعل ما شرعه وترك ما نهى عنه.

#### ب - معنى الوسيلة في القرآن الكريم:

وردت لفظة «الوسيلة» في القرآن الكريم في موطنين:

١ - قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱللَّهِ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱللَّهِ وَجَهِدُواْفِي سَبِيلِهِ عَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (المائدة: ٣٠).

٢ - قوله تعالى: ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ
 أَقُرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ, وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْذُورًا ﴾ (الإسراء: ٧٥).

والمراد بالوسيلة في الآيتين، أي: القربة إلى الله بالعمل بما يرضيه، فقد نقل الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية الأولى عن ابن عباس رضيي الله عنهما أن معنى الوسيلة فيها القربة، ونقل مثل ذلك عن مجاهد وأبي والسل والحسن البصري وعبد الله بن كثير والسدي وابن زيد وغير واحد (١).

وأما الآية الثانية فقد بين الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه مناسبة نــزولها التي توضح معناها فقال: «نــزلت في نفر من العــرب

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۲/٥٠).

كانوا يعبدون نفرا من الجن، فأسلم الجنيون، والإنس الذيـــن يعبدونهــم لا يشعرون»(١).

وهذا صريح في أن المراد بالوسيلة ما يتقرب بـــه إلى الله تعـــالى مــن الأعمال الصالحة والعبادات الجليلة، ولذلــــك قـــال: ﴿ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَصِيلَةَ ﴾ أي يطلبون ما يتقربون به إلى الله وينالون به مرضاته من الأعمــال الصالحة المقربة إليه.

#### ج- أقسام التوسل:

ينقسم التوسل إلى قسمين: توسل مشروع، وتوسل ممنوع.

1 - التوسل المشروع: هو التوسيل إلى الله بالوسيلة الصحيحة المشروعة، والطريق الصحيح لمعرفة ذلك هو الرجوع إلى الكتاب والسنة والسروعة معرفة ما ورد فيهما عنها، فما دل الكتاب والسنة على أنه وسيلة مشروعة فهو من التوسل المشروع، وما سوى ذلك فإنه توسل ممنوع.

#### والتوسل المشروع يندرج تحته ثلاثة أنواع:

الأول: التوسل إلى الله تعالى باسم من أسمائه الحسنى أو صفة من صفاته العظيمة، كأن يقول المسلم في دعائه: اللهم إني أسألك بأنك الرحمن الرحيم أن تعافيني، أو يقول: أسألك برحمتك التي وسعت كل شيء أن تغفر لي وترحمني، ونحو ذلك.

ودليل مشروعية هذا التوسل قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدَّعُوهُ مِ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٣٠٣٠). وصحيح البخاري برقم (٤٧١٤).

الثاني: التوسل إلى الله تعالى بعمل صالح قام به العبد، كأن يقول: اللهم بإيماني بك، ومحبتي لك، واتباعي لرسولك اغفر لي، أو يقول: اللهم إنسي أسألك بحبي لنبيك محمد وإيماني به أن تفرج عني، أو أن يذكر الداعسي عملا صالحا ذا بال قام به فيتوسل به إلى ربه، كما في قصة أصحاب الغار الثلاثة التي سيرد ذكرها.

ويدل على مشروعيته قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَاۤ إِنَّنَآ ءَامَنَا فَأَغْفِرْلَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَاعَذَابَ أَلنَّادِ ﴾ (آل عمران:١٦)، وقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَآ ءَامَنَابِمَآ أَنْزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَأَكْتُبْنَامَعَ ٱلشَّلِهِدِينَ ﴾ (آل عمران:٥٥). ابن عمر رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (بينما ثلاثة نفـر ممن كان قبلكم يمشون إذ أصابهم مطر، فأووا إلى غار فانطبق عليهم، فقيال بعضهم لبعض: إنه والله يا هؤلاء لا ينجيكم إلا الصدق، فليدع كل رجــل منكم بما يعلم أنه قد صدق فيه، فقال واحد منهم: اللهم إن كنت تعلم أنه كان لى أحير عمل لى على فرق من أرز فذهب وتركه، وأني عمـــدت إلى ذلك الفرق فزرعته، فصار من أمره أنى اشتريت منه بقرا، وأنه أتاني يطلب أجره، فقلت له: اعمد إلى تلك البقر فسقها، فقال لى: إنما لى عندك فرق من أرز، فقلت له: اعمد إلى تلك البقر، فإنها من الفرق، فساقها، فإن كنت تعلم أنى فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، فانساخت(١) عنهم الصخرة، فقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أنه كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت آتيهما كل ليلة بلبن غنم لي، فأبطأت عليهما ليلة، فجئت وقد رقدا، وأهلي

<sup>(</sup>١) فانفرجت شيئا لا يستطيعون الخروج منه، كما في حديث سالم.

وعيالي يتضاغون من الجوع، فكنت لا أسقيهم حتى يشرب أبواي، فكرهت أن أوقظهما، وكرهت أن أدعهما فيستكنا لشربتهما، فلم أزل أنتظر حيى طلع الفجر، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، فانساخت عنهم الصخرة حتى نظروا إلى السماء، فقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أنه كانت لي ابنة عم من أحب الناس إلي، وإني راودتها عن نفسها فأبت إلا أن آتيها بمائة دينار، فطلبتها حتى قدرت، فأتيتها بما فدفعتها إليها فأمكنتني من نفسها، فلما قعدت بين رجليها فقالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فقمت وتركت المائة دينار، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، ففرج الله عنهم فخرجوا). رواه البخاري(١).

الثالث: التوسل إلى الله بدعاء الرجل الصالح الذي ترجى إجابة دعائمه، كأن يذهب المسلم إلى رجل يرى فيه الصلاح والتقوى والمحافظة على طاعمة الله، فيطلب منه أن يدعو له ربه ليفرج كربته ويسيسر أمره.

ويدل على مشروعية هذا النوع أن الصحابة رضي الله عنـــهم كــانوا يسألون النبي ﷺ أن يدعو لهم بدعاء عام ودعاء خاص.

ففي الصحيحين من حديث أنس بن مالك ﷺ: (أن رجلا دخل يــوم الجمعة من باب كان وجاه المنبر ورسول الله ﷺ قائم يخطـــب، فاســتقبل رسول ﷺ قائما فقال: يا رسول الله هلكت المواشي وانقطعت السبل، فادع الله يغيثنا، قال: فرفع رسول الله ﷺ يديه فقال: اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، قال أنس: ولا والله ما نرى في السماء من سحاب ولا قزعــة(١)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) سحاب متفرق.

ولا شيئا، وما بيننا وبين سلع من بيت ولا دار، قال: فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسطت السماء انتشرت، ثم أمطرت، قال: والله ما رأينا الشمس ستا، ثم دخل رجل من ذلك الباب في الجمعة المقبلة ورسول الله على قائم يخطب - فاستقبله قائما فقال: يا رسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله يمسكها، قال: فرفع رسول الله يلا يديه ثم قال: اللهم حوالينا ولا علينا، اللهم على الآكام والجبال والطراب ومنابت الشجر، قال: فانقطعت، وحرجنا نمشي في الشمس). قال شريك: فسألت أنسا: أهو الرجل الأول؟ قال: لا أدري(١).

وفي الصحيحين أن النبي الله لما ذكر أن في أمته سبعين ألف يدخلون المجنة بغير حساب ولا عذاب وقال: (هم الذي لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون) قام عكاشة بن محصن فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: (أنت منهم)<sup>(۱)</sup>. ومن ذلك حديث ذكر النبي الله أويسا القرني وفيه قال: (فاسألوه أن يستغفر لكم).

وهذا النوع من التوسل إنما يكون في حياة من يطلب منه الدعاء، أما بعد موته فلا يجوز؛ لأنه لا عمل له.

التوسل الممنوع: هو التوسل إلى الله تعالى بما لم يثبت في الشريعة أنه وسيلة، وهو أنواع بعضها أشد خطورة من بعض، منها:

١ – التوسل إلى الله تعالى بدعاء الموتى والغـــائبين والاســـتغاثة بهـــم

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٠١٣)، وصحيح مسلم برقم (٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٥٧٠٥)، وصحيح مسلم برقم (٢١٨).

وسؤالهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات ونحو ذلك، فهذا مـــن الشــرك الأكبر الناقل من الملة.

٢ - التوسل إلى الله بفعل العبادات عند القبور والأضرحة بدعـــاء الله
 عندها، والبناء عليها، ووضع القناديل والستور ونحو ذلك، وهذا من الشرك
 الأصغر المنافي لكمال التوحيد، وهو ذريعة مفضية إلى الشرك الأكبر.

٣ - التوسل إلى الله بجاه الأنبياء والصالحين ومكانتهم ومنزلتهم عند الله، وهذا محرم، بل هو من البدع المحدثة؛ لأنه توسل لم يشرعه الله و لم يأذن به. قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ ۚ ﴾ (يونسن، ٥٠) ولأن جاه الصالحين ومكانتهم عند الله إنما تنفعهم هم، كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلّإِنسَانِ إِلَّامَاسَعَىٰ ﴾ (النحم: ٣٩)، ولذا لم يكن هذا التوسل معروفا في عهد النبي الله وأصحابه، وقد نص على المنع منه وتحريمه غير واحد من أهل العلم:

قال أبو حنيفة رحمه الله: (( يكره أن يقول الداعي: أسألك بحق فــــلان أو بحق أوليائك ورسلك أو بحق البيت الحرام والمشعر الحرام )).

#### د – شبهات وردها في باب التوسل.

قد يورد المخالفون لأهل السنة والجماعة بعض الشبهات والاعتراضات في باب التوسل؛ ليتوصلوا بها إلى دعم تقريراتهم الخاطئة، وليوهموا عوام المسلمين بصحة ما ذهبوا إليه، ولا تخرج شبهات هؤلاء عن أحد أمرين:

الأول: إما أحاديث ضعيفة أو موضوعة يستدل بها هؤلاء على ما ذهبوا إليه، وهذه يفرغ من أمرها بمعرفة عدم صحتها وثبوتها، ومن ذلك:

۱ – حدیث: (توسلوا بجاهی فإن جاهی عند الله عظیم)، أو (إذا سألتم الله فاسألوه بجاهی فإن جاهی عند الله عظیم)، وهو حدیث باطل لم

يروه أحد من أهل العلم، ولا هو في شهيء من كتب الحديث.

۲ - حدیث: (إذا أعیتكم الأمور فعلیكم بأهل القبور)، أو (فاستغیثوا بأهل القبور)، وهو حدیث مكذوب مفتری علی النبی تی باتفاق العلماء.

٣ - حديث: (لو أحسن أحدكم ظنه بحجر لنفعه)، وهو حديث باطل
 مناقض لدين الإسلام، وضعه بعض المشركين.

3 - حديث: (لما اقترف آدم الخطيئة قال: يا رب أسألك بحق محمد لما غفرت لي، فقال: يا آدم وكيف عرفت محمدا و لم أخلقه؟ قال: يا رب لمساخلقتني بيدك ونفخت في من روحك رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوبا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحسب الخلق إليك، فقال: غفرت لك ولولا محمد مساخلقتك)(١)، وهو حديث باطل لا أصل له، ومثله حديث: (لولاك ما خلقت الأفلاك).

فمثل هذه الأحاديث المكذوبة والروايات المختلقة الملفقة لا يجوز لمسلم أن يلتفت إليها فضلا عن أن يحتج بها ويعتمدها في دينه.

الثاني: أحاديث صحيحة ثابتة عن النبي على يسيء هـؤلاء فهمـها ويحرفوها عن مرادها ومدلولها، ومن ذلك:

۱ – ما ثبت في الصحيح: (أن عمر بن الخطاب على كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب، فقال: اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا، قال: فيسقون)(٢).

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة للألباني ج١/٨٨ - ٢٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (١٠١٠).

ففهموا من هذا الحديث أن توسل عمر الهما كان المحديث أن توسل عمر الهم إنما كان المحديث الله عز وجل، وأن المراد بقول، (كنا نتوسل إليك بنبينا [أي بجاهه] فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا [أي بجاهه].

و بهذا يتبين أن الحديث ليس فيه متمسك لمن يقول بجـــواز التوســل بالذات أو الجاه.

٢ - حديث عثمان بن حنيف: (أن رجلا ضرير البصر أتى النبي الشخفة الله أن يعافيني، قال: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت فهو خير لك، قال: فادعه، قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوه ويدعو الله الدعاء: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، إني توجهت

بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى لي، اللهم فشفعه في)، رواه الــــترمذي وأحمد وقال البيهقي إسناده صحيح (١).

ففهموا من الحديث أنه يدل على جواز التوسل بحاه النبي الله أو غيره من الصالحين، وليس في الحديث ما يشهد لذلك، فإن الأعمى قد طلب من النبي أن يدعو له بأن يرد الله عليه بصره، فقال له: (إن شئت صبرت وإن شئت دعوت)، فقال: فادعه، إلى غير ذلك من الألفاظ الواردة في الحديث المصرحة بأن هذا توسل بدعاء النبي الله ودعائه المستجاب، فإنه الله ببركة العلم هذا الحديث من معجزات النبي الله ودعائه المستجاب، فإنه الله ببركة دعائه لهذا الأعمى أعاد الله عليه بصره ولهنذا أورده البيسهقي في دلائل النبوة (٢).

وأما الآن وبعد موت النبي الله فإن مثل هذا لا يمكن أن يكون لتعلم دعاء النبي الله لأحد بعد الموت، كما قال النبي الله: (إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة حارية أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له)، رواه مسلم (٣).

والدعاء من الأعمال الصالحة التي تنقطع بالموت.

وعلى كل فإن جميع ما يتعلق به هؤلاء لا حجة فيه؛ إما لعدم صحته، أو لعدم دلالته على ما ذهبوا إليه.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي برقم (٣٥٧٨)، ومسند أحمد (١٣٨/٤).

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة للبيهقي (٦/٦١).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (١٦٣١).

المطلب السابع: الغلو.

أ - تعريفه: الغلو في اللغة هو مجاوزة الحد، بأن يزيد في حمد الشيء أو ذمه على ما يستحق.

وفي الشرع: هو مجاوزة حدود ما شرع الله لعباده سواء في العقيدة أو العبادة.

ب-حكمه: التحريم؛ لما جاء من النصوص في النهي عنه والتحذير منه وبيان سروء عواقبه على أهله في العاجل والآجل. قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَهُّلَ ٱلۡكِتَابِ لَا تَعَلُّمُ اللَّهِ إِلَّا ٱلۡحَقُّ ﴾ (النساء: ١٧١).

وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِتَكِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَالُحَقِ وَلَا تَشِيعُواْ أَهُواَءَ قَوْمِ قَدْضَلُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُواْ كَثِيرًا وَضَلُواْ عَن سَوَاءِ ٱلسَّكِيلِ ﴾ (المائدة: ٧٧).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله على قال: (إياكم والغلو، فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين)، رواه أحمد والحاكم وصححه ووافقه الذهبي (١).

وعن ابن مسعود ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: (هلك المتنطعون)، قالها ثلاثا، رواه مسلم<sup>(۲)</sup>.

وعن عمر بن الخطاب ﷺ: أن رسول الله ﷺ قال: (لا تطروني كما

<sup>(</sup>١) المسند (٢/٧١)، والمستدرك (٦٣٨/١).

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم برقم (۲۹۷۰).

أطرت النصارى عيسى ابن مريم، إنما أنا عبد الله ورسوله)، رواه البخاري<sup>(۱)</sup>.

والمراد بهذا الحديث، أي: لا تمدحوني فتغلوا في مدحي كما غلت النصارى في عيسى فادعوا فيه الربوبية والألوهية، وإنما أنا عبد الله فصفوني بما وصفني به ربي، وقولوا: عبد الله ورسوله، فأبى الضلال إلا مخالفة لأمره وارتكابا لنهيه وناقضوه أعظم المناقضة فغلوا فيه وبالغوا في إطرائه وادعوا فيه ما ادعت النصارى في عيسى أو قريبا منه، فسألوه مغفرة الذنوب وتفريج الكروب وشفاء الأمراض ونحو ذلك مما هو مختص بالله وحده لا شريك له، وكل ذلك من الغلو في الدين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٤٥).

# المبحث الرابع: الشركوالكفر وأنواعمها وفيه مطالب

ما من ريب أن في معرفة المسلم للشرك والكفر وأسبابهما ووسائلهما وأنواعهما فوائد عظيمة، إذا عرفها معرفة يقصد من ورائها السلامة من هذه الشرور والنجاة من تلك الآفات، والله سبحانه يحب أن تعرف سبيل الحق لتحب وتسلك، ويحب أن تعرف سبل الباطل لتحتنب وتبغض، والمسلم كما أنه مطالب بمعرفة سبيل الخير ليطبقها، فهو كذلك مطالب بمعرفة سبيل الخير ليطبقها، فهو كذلك مطالب بمعرفة سبل الشر ليحذرها، ولهذا ثبت في الصحيحين عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما أنه قال: «كان الناس يسألون رسول الله على عن الخير وكنت أساله عن الشر مخافة أن يدركني»(١).

ويقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «إنما تنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية».

والقرآن الكريم مليء بالآيات المبينة للشرك والكفر والمحذرة من الوقوع فيهما، والدالة على سوء عاقبتهما في الدنيا والآخرة، بل إن ذلك مقصد عظيم من مقاصد القرآن الكريم والسنة المطهرة، كمرا قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ نُفُصِّلُ ٱلْأَيْكَ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ (الأنعام: ٥٠).

وفيما يلي ذكر لبعض المطالب المهمة المتعلقة بهذا الجانب.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٠٨٤)، وصحيح مسلم برقم (١٨٤٧).

## المطلب الأول: الشرك.

أ - تعريفه: يطلق الشرك في اللغة على التسوية بين الشيئين.

وله في الشرع معنيان: عام وحاص.

المعنى العام: تسوية غير الله بالله فيما هو من خصائصه سبحانه،
 ويندرج تحته ثلاثة أنواع:

الأول: الشرك في الربوبية، وهو تسوية غير الله بالله فيمـــا هــو مــن خصائص الربوبية، أو نسبة شيء منها إلى غيره، كالخلق والرزق والإيجـــاد والإماتة والتدبير لهذا الكون ونحو ذلك.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْزُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَـٰهَ إِلَّاهُوَ فَأَنَّ ثُوَّ فَكُونَ ﴾ (فاطر: ٣).

الثاني: الشرك في الأسماء والصفات، وهو تسوية غير الله بالله في شيء منها، والله تعالى يقول: ﴿ لَيْسَكِمِثْلِهِ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ

الثالث: الشرك في الألوهية، وهو تسوية غير الله بالله في شــــيء مــن خصائص الألوهية، كالصلاة والصيام والدعاء والاستغاثة والذبـــح والنـــذر ونحو ذلك.

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ أَللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴿ البقرة:١٦٥).

۲ – المعنى الخاص: وهو أن يتخذ لله ندا يدعوه كما يدعو الله ويسأله الشفاعة كما يسأل الله ويرجوه كما يرجو الله، ويحبه كما يحب الله، وهـــذا هو المعنى المتبادر من كلمة «الشرك» إذا أطلقت في القرآن أو السنة.

ب - الأدلة على ذم الشرك وبيان خطره.

لقد تنوعت دلالة النصوص على ذم الشرك والتحذير منه وبيان خطره وسوء عاقبته على المشركين في الدنيا والآخرة.

١ - فقد أخبر الله سبحانه أنه الذنب الذي لا يغفره إلا بالتوبة منه قبل الموت، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرَكُ ﴾ (النساء: ٤٨).

٢ - ووصفه بأنه أظلم الظلم، فقال تعالى: ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾
 (لقمان: ١٣).

٣ - وأخبر أنه محبط للأعمال، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ
 مِن قَبْلِكَ لَيْنَ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴾ (الزمر: ٦٥).

٤ - ووصفه بأن فيه تنقصا لرب العالمين ومساواة لغيره به، فقال تعالى:
 ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَغْنَصِمُونَ \* تَاللّهِ إِنكُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ \* إِذْنُسُوِّيكُمُ
 بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (الشعراء:٩٦ - ٩٨).

٥ - وأخبر أن من مات عليه يكون مخلدا في نار جهنم، فقال تعالى:
 ﴿ إِنَّهُ رُمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ
 أنصار ﴾ (المائدة: ٧٢).

إلى غير ذلك من أنواع الأدلة، وهي كثيرة جدا في القرآن الكريم.

### ج- سبب وقوع الشرك:

إن أصل الشرك وسبب وقوعه في بني آدم هـــو الغلــو في الصــالحين

المعظمين، وتحاوز الحد في إطرائهم ومدحهم والثناء عليهم، قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَانْذَرُنَّ ءَالِهَتَكُمُ وَلَانْذَرُنَّ وَذًا وَلَاسُواعًا وَلَايَغُوثَ وَيَعُوفَ وَنَسُرًا \* وَقَدُ أَضَلُواْ كَثِيرًا وَلَا نُؤِدِالظَّالِمِينَ إِلَّاضَلَلًا ﴾ (نـوح:٢٣-٢٤).

فهذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح لما ماتوا جعلوا لهم أصناما على صورهم وسموها بأسمائهم قاصدين بذلك تعظيمهم وتخليد ذكرهم وتذكر فضلهم إلى أن آل بحم الأمر إلى عبادةم.

ويشهد لهذا ما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود فكانت للكلب بدومة الحندل، وأما سواع فكانت لهذيل، وأما يغوث فكانت لمراد، ثم لبني غطيف بالجوف عند سبأ، وأما يعوق فكانت لهمدان، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع، أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا وسموها بأسمائهم ففعلوا فلم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسخ (۱) العلم عبدت» (۱).

روى ابن جرير الطبري عن محمد بن قيس عند قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا لَهُ مَا لَوْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) (ونسخ العلم) أي علم تلك الصور بخصوصها.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٤٩٢٠).

وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال: إنما كانوا يعبدو لهم وهمم يسقون المطر، فعبدوهم»(١). فجمعوا بين فتنتين:

الأولى: العكوف عند قبورهم.

الثانية: تصوير صورهم ونصبها في مجالسهم والجلوس إليها.

فبهذا وقع الشرك لأول مرة في تاريخ البشرية فهما أعظم وسائل الشرك في كل زمان ومكان.

د - أنواع الشرك: ينقسم الشرك إلى قسمين: أكبر وأصغر.

الشرك الأكبر: هو اتحاذ ند مع الله يعبد كما يعبد الله، وهـــو ناقل من ملة الإسلام محبط للأعمال كلها، وصاحبه إن مات عليه يكـــون مخلدا في نار جهنم لا يقضى عليه فيموت ولا يخفف عنه من عذاها.

أنواع الشرك الأكبر: وينقسم الشرك الأكبر إلى أربعة أنواع:

العبادة، بل هو لب العبادة كما قال النبي ﷺ: (الدعاء من أعظه أنواع العبادة، بل هو لب العبادة كما قال النبي ﷺ: (الدعاء هو العبادة)، رواه أحمد والترمذي وقال حديث حسن صحيح (١)، قال الله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي آَسْتَجِبُ لَكُمْ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُمْ رُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (غافر: ٦٠).

ولما ثبت أن الدّعاء عبادة، فصرفه لغير الله شرك، فمن دعا نبيا أو ملكا أو وليا أو قبرا أو حجرا أو غير ذلك من المخلوقين فهو مشرك كافر، كما

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١٢/٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٢٦٧/٤)، وسنن الترمذي برقم (٢٩٦٩).

قال تعالى : ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَى هَا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَلَاِنَّمَا حِسَا بُهُ عِندَر يَبِهِ عَ إِنَّـ هُ رَلَا يُفْلِهِ عَلَى الْمُومِنون:١١٧).

ومن الأدلة على أن الدعاء عبادة وأن صرفه لغير الله شرك قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْفِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَّىٰهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمَ يُشْرِكُونَ ﴾ (العنكبوت:٦٥) ، فأخبر عن هؤلاء المشركين بأنهم يشركون بالله في رخائهم، ويخلصون له في كربهم وشدهم، فكيف بمن يشرك بالله في الرخاء والشدة عياذا بالله.

وهذا النوع من الشرك دقيق الأمر بالغ الخطورة.

قال الله تعالى: ﴿ اَتَّفَ دُوَا أَخْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ اَبَامِن دُونِ اللهِ وَاللهِ اللهِ تعالى: ﴿ اللَّهِ وَالْمَا اللهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وتفسير الآية الذي لا إشكال فيه: طاعة العلماء والعباد في المعصية (أي ي تبديل حكم الله) لا دعاؤهم إياهم، كما فسرها النبي العدي بن حاتم لما سأله فقال: لسنا نعبدهم؟ فذكر له أن عبادهم طاعتهم في المعصية (في تبديل حكم الله)، فقال: (أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله فتحلونه)، وال : بلى. قال: (فتلك عبادهم)، رواه الترمذي وحسنه، والطبراني في المعجم الكبير (۱).

## ٢ - النوع الثاني من أنواع الشرك، الشرك الأصغر:

وهو كل ما كان ذريعة إلى الشرك الأكبر ووسيلة للوقوع فيه أو ما حاء في النصوص تسميته شركا ولم يصل إلى حد الأكبر، وهو يقع في هيئة العمل وأقوال اللسان. وحكمه تحت المشيئة كحكم مرتكب الكبيرة.

ومن أمثلته ما يلي:

أ – يسير الرياء، والدليل ما رواه الإمام أحمد وغيره عن النبي الله أنسه قال: (إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر)، قالوا: ومسا الشسرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: (الرياء، يقول الله تعالى يوم القيامة إذا حسازى

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي برقم (٣٠٩٥)، والمعجم الكبير للطبراني (٩٢/١٧).

الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، فانظروا هل تحدون عندهم جزاء)(١).

ب – قول: «ما شاء الله وشئت»، روى أبو داود في سننه عن النـــــي ﷺ: (لا تقولوا ما شـــــاء الله ثم شـــاء فلان) (٢).

ج- قـول: «لـولا الله وفـلان»، أو قول: «لـولا البـط لأتانـا اللصوص»، ونـحو ذلك، روى ابـن أبـي حاتم في تفسيره عـن ابـن عبـاس رضـي الله عنهما في معنى قـوله تعـالى: ﴿ فَكَلَّ بَحْعَ لُوالِلّهِ عَلَا الله عنهما في معنى قـوله تعـالى: ﴿ فَكَلَّ بَحْعَ لُوالِلّهِ الله الله عنه الله عنه مـن الله عنه الله على مفاة سـوداء في ظلمة الليـل، وهـو أن تقـول: والله وحياتـك يـا فلانـة وحياتي، وتقول: لولا كليبة هذا لأتانا اللصـوص، وقول الرجل لأصحابه: مـا شـاء الله وشئت، وقول الرجل: لولا الله وفلان، لا تجعل فيها فلانا، هذا كلـه بـه شرك» "".

#### الفرق بين الشرك الأكبر والأصغر:

بين الشرك الأكبر والأصغر فروق عديدة، أهمُّها ما يلي:

١ - أن الشرك الأكبر لا يغفر الله لصاحبه إلا بالتوبة، وأما الأصغر
 فتحـــت المشيئة.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (٤٢٨/٥)، قال المنذري إسناده حيد، الترغيب والترهيب (٤٨/١)، وقال الهيثمي رحالـــه رحال الصحيح، مجمع (٢٠٢١).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٤٩٨٠)، قال الذهبي في مختصر البيهقي (٢/١٤٠/١) إسناده صالح.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي حاتم (٦٢/١).

٢ - أن الشرك الأكبر محبط لجميع الأعمال، وأما الأصغر فلل يحبط إلا العمل الذي قارنه.

٣ - أن الشرك الأكبر مخرج لصاحبه من ملة الإسلام، وأما الشرك
 الأصغر فلا يخرجه منها.

٤ - أن الشرك الأكبر صاحبه خالد في النار ومحرمة عليه الجنة،
 وأما الأصغر فكغيره من الذنوب.

#### المطلب الثاني: الكفر.

أ - تعريفه: الكفر لغة يطلق على الستر والتغطية.

وشرعا: ضد الإيمان، وهو: عدم الإيمان بالله ورسوله، سواء كان معه تكذيب، بل عن شك وريب، أو إعراض عن ذلك حسدا وكبرا أو اتباعا لبعض الأهواء الصارفة عن اتباع الرسالة.

#### ب - أنواع الكفر:

الكفر نوعان: كفر أكبر، وكفر أصغر.

فالكفر الأكبر هو الموجب للخلــود في النـار، والأصغــر موجــب لاستحقاق الوعيد دون الخلود.

#### أولا: الكفر الأكبر.

وهو خمسة أنواع:

١ - كفر التكذيب، وهو اعتقاد كذب الرسل عليهم السلام،
 فمن كذبهم فيما جاؤوا به ظاهرا أو باطنا فقد كفر، والدليل قوله تعلى

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ حَذِبًا أَوْكَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ ۚ أَلَيْسَ فِجَهَنَّمَ مَثْوَى لِّلْحَنْفِرِينَ ﴾ (العنكبوت:٦٨).

٢ - كفر الإباء والاستكبار، وذلك بأن يكون عالما بصدق الرسول، وأنه جاء بالحق من عند الله، لكن لا ينقاد لحكمه ولا يذعن لأمره، استكبارا وعنادا، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْمِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي وَاسْتَكُبَرُوكِانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ (البقرة:٣٤).

٣ - كفر الشك، وهو التردد، وعدم الجزم بصدق الرسل، ويقال لـــه
 كفر الظن، وهو ضد الجزم واليقين.

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّ تَهُ، وَهُو ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن بَيدَ هَذِهِ قَالَدُهُ ﴿ وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً وَلَينٍ رُّدِدتُ إِلَى رَبِي لَأَجِدَنَّ خَيرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا \* قَالَ لَهُ مَا جَهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَ أَكَفَرْتَ بِالَّذِى خَلَقَكَ مِن ثُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ سَوَّنِكَ رَجُلًا \* لَكِمَنَا هُوَاللَّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِرَبِي أَحَدًا ﴾ (الكهف:٥٥ - ٣٥).

كفر الإعراض، والمراد الإعراض الكلى عن الدين، بأن يعسرض بسمعه وقلبه وعلمه عما جاء به الرسول على والدليل قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنْذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾ (الأحقاف:٣).

حفر النفاق، والمراد النفاق الاعتقادي بأن يظهر الإيمان ويبطن الكفر (١)، والدليل قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ عَامَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ فَطْبِعَ عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ (المنافقون:٣).

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (٢/٦/١).

#### والنفاق على ضربين:

۱ - نفاق اعتقاد وهو كفر أكبر ناقل من الملة وهـو سـتة أنـواع: تكذيب الرسول، أو تكذيب بعض ما جاء به، أو بغض الرسول، أو بغض ما جاء به، أو المسرة بانخفاض دين الرسول، أو الكراهية لانتصـار ديـن الرسول.

٢ – ونفاق عملي وهو كفر أصغر لا ينقل من الملة، إلا أنه جريمة كبيرة وإثم عظيم، ومنه ما ذكره النبي في الحديث حيث قال: ((أربع من كن فيه كان منافقا خالصا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فحر) متفق عليه (۱).

#### ثانيا: الكفر الأصغر

وهو لا يخرج صاحبه من الملة ولا يوجب الخلود في النار وإنما عليه الوعيد الشديد، وهو كفر النعمة، وجميع ما ورد في النصوص من ذكر الكفر الذي لا يصل إلى حد الكفر الأكبر. ومن الأمثلة عليه:

ما ورد في قـوله تعـالى: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْبَيَةً كَانَتُ ءَامِنَـةً مُطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَ قَهَا اللَّهُ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤)، وصحيح مسلم برقم (٥٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٣).

لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَاكَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (النحل:١١٢).

وفي قوله ﷺ: (اثنتان في الناس هما بهم كفر، الطعن في النسب والنياحـة على الميت)، رواه مسلم<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله ﷺ: ( لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض)، رواه البخاري ومسلم<sup>(۱)</sup>.

فهذا وأمثاله كفر دون كفر وهو لا يخرج من الملة الإسلامية.

لقوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآيِهِ فَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَ تَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَعَتَ إِلَىٰٓ آَمْرِاللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلِّتِي بَنْغِي حَتَّى تَفِي ٓ إِلَىٰٓ آَمْرِاللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللّه يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ إِلَّا لَعَدْلِ وَأَقْسِطُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَاللَّهُ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠٠٩) ، فسماهم الله عز وجل مؤمنين مع الاقتتال.

ولقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ عَوَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشَرِكُ بِهِ عَلَيْهِ النَّسَاء: ٤٨)، فدلت الآية وَمَن يُشَرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَكَ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: ٤٨)، فدلت الآية الكريمة على أن كل ذنب دون الشرك تحت المشيئة أي إن شاء الله عذب بقدر ذنبه وإن شاء عفا عنه من أول وهلة، إلا الشرك به فإن الله لا يغفره كما هو صريح في الآية وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مُن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّا النَّهُ النَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأُونَهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَا لِللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٦٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (١٢١)، وصحيح مسلم برقم (٦٥).

# المبحث الخامس: ادعاء علم الغيب وما يلحق بـه

الغيب هو كل ما غاب عن العقول والأنظار مــن الأمــور الحــاضرة والماضية والمستقبلة، وقد استأثر الله عز وجل بعلمه واختص نفسه ســـبحانه بذلك.

قال الله تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْعَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ ﴾ (الكهف:٢٦)، وقال تعالى: ﴿ لَهُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (الكهف:٢٦)، وقال تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَا لَهُ قَالِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

فلا يعلم الغيب أحد إلا الله، لا ملك مقرب ولا نبي مرسل فضلا عمن هو دونهما.

قال الله تعالى عن نوح عليه السلام: ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ (هود: ٣١)، وقال تعالى عن هود عليه السلام: ﴿ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللّهِ وَأُبَلِّغُكُم مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ٤ ﴾ ( الأحقاف: ٣٢ ) ، وقال تعالى لنبيه عينداً اللّهِ وَأُبَلّغُكُم مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ٤ ﴾ ( الأحقاف: ٣٢ ) ، وقال تعالى لنبيه عمد عليه الصلاة والسلام: ﴿ قُل لا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾ (الأنعام: ٥٠)، وقال تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْفَيْبَ ﴾ (الأنعام: ٥٠)، وقال أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَوُلاّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ \* قَالُواْ سُبْحَنكَ لا عِلْمَ النَا إِلّا مَاعَلَمْ تَنَا أَلْهَ الْبَعْرَةُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (البقرة: ٣١ - ٣٢).

ثم إنه سبحانه قد يطلع بعض خلقه على بعض الأمور المغيبة عن طريــق

الوحي، كما قال تعالى: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ عَيْدِهِ وَ أَحَدًا \* إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ وَيَسَلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَصَدًا \* لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبَلَغُوا الرَّبِهِمُ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمُ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءِ عَدَدًا ﴾ (الجن:٢٦-٢٨)، وهذا من الغيب النسبي الذي غياب علمه عن بعض المخلوقات دون بعض، الغيب النسبي الذي غلمه إلا هو سبحانه، ومن ذا الذي يدعي علمه وقد استأثر الله به.

ولهذا فإن الواحب على كل مسلم أن يحذر من الدحاجلة والكذابين المدعين لعلم الغيب المفترين على الله، الذين ضلوا في أنفسهم وأضلوا كثيرا وضلوا عن سواء السبيل، كالسحرة والكذابين والمنجمين، وغيرهم.

وفيما يلي عرض لجملة من أعمال هؤلاء التي يدعون بها علم الغيب، ويضلون بها عوام المسلمين وجهالهم، ويفسدون بها عقيدتهم وإيمالهم.

١ - السحر: وهو في اللغة ما خفي ولطف سببه.

وفي الاصطلاح هو عزائم ورقى وعقد يؤثّر في القلوب والأبدان، فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه بإذن الله، وهو كفر، والساحر كافر بالله العظيم، وما له في الآخرة من خلاق، قال الله تعالى: ﴿ وَاتَبَعُواْ مَاتَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَاكَفَر سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ وَمَاكُونَ الشَّيَطِينَ وَمَاكُونَ الشَّيَطِينَ وَمَاكُونَ مِنْ السَّيْحُونَ وَمَاكُونَ وَمَاكُونَ مِنْ المَدِعَ وَمَاكُونَ مِنْ اللهِ وَيَنْعَلَمُونَ مِنْ اللهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَاهُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهَ وَيَنْعَلَمُونَ مَا بَيْنَ الْمَرْء وَزَوْجِهِ وَمَاهُم وَلَا يَنْعُمُهُم وَلَا يَنْعُمُهُم وَلَا يَنْفُعُهُم وَلَا يَعْمَلُواْ لَمَنِ الشَّيْرَاهُ مَالُهُ فِي الْلَاحِونَ اللهَ عَلَيْ وَيَعْمَلُونَ مَا يَعْمَلُواْ لَمَنِ الشَّيْرَاهُ مَالُهُ فِي الْلَاحِ وَيَعْمَلُونَ مَا وَلَيْ اللهُ وَيَعْمَلُونَ مَا وَلَا يَنْفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَعْلَمُونَ مَا اللهُ وَالْعَلْمُونَ مَا اللهُ وَالْقَالَةُ فَى الْلَاحِ وَالْمَالُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَالُولُونَ مَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَالُولُونَ مَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللّه وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَا اللهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ومنه النفث في العقد، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ \* مِن شَرِّ مَاخَلَقَ \* وَمِن شَرِّغَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ \* وَمِن شُكِرِّ ٱلنَّفَاثَنَتِ فِ ٱلْعُقَدِ \* وَمِن شُكِرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾.

▼ - التنجيم: وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية التي لم تقع، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((من اقتبس علما من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ))، رواه أبو داود(۱).

**7**-**زجر**الطير والخط في الأرض: فعن قطن بن قبيصة عن أبيه قال: سمعت رسول الله <math>**2**يقول: (( العيافة والطيرة والطرق من الجبت )) (٢)، أي من السحر، والعيافة زجر الطير والتفاؤل والتشاؤم بأسمائها وأصواتها وممرها، والطرق الخط يخط في الأرض، أو الضرب بالحصى وادعاء علم الغيب.

الكهانة: وهي ادعاء علم الغيب، والأصل فيها استراق الجنن السمع من كلام الملائكة فتلقيه في أذن الكاهن.

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: (( من أتى كاهنـــــا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنـــزل على محمد ﷺ )) رواه أبو داود وأحمـــد والحاكم (٣).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم (٣٩٠٥).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٣٩٠٧)، ومسند أحمد (٤٧٧/٣).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود (٣٩٠٤)، ومسند أحمد (٢٩/٢٤)، المستدرك (٥٠/١) قال الحاكم صحيح على شـــرطالشيخين ووافقه الذهبي.

• - كتابة حروف أبا جاد: وذلك بأن يجعل لكل حرف منها قــــدرا معلوما من العدد ويجري على ذلك أسماء الآدميين والأزمنـــة والأمكنـــة، ثم يحكم عليها بالسعود أو النحوس ونحو ذلك.

قال ابن عباس رضي الله عنهما في قوم يكتبون أبا جاد، وينظرون في النجوم: (( ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق ))، رواه عبد الرزاق في المصنف(١).

٦ – القراءة في الكف والفنجان ونحو ذلك مما يدعي به بعض هــؤلاء معرفة الحوادث المستقبلة من موت وحياة وفقر وغنى وصحة ومرض ونحــو ذلك.

٧ - تحضير الأرواح: ويزعم أربابه أنهم يستحضرون أرواح الموتى ... ويسألونها عن أحبار الموتى من نعيم وعذاب وغير ذلك، وهو نـــوع مــن الدجل والشعوذة الشيطانية، ويراد منها إفساد العقائد والأخلاق والتلبيــس على الجهال وأكل أموالهم بالباطل والتوصل إلى دعوى علم الغيب.

٨ – التطير: وهو التشاؤم بالسوانح والبوارح مـــن الطــير والظبــاء وغيرها، وهذا باب من الشرك وهو من إلقاء الشيطان وتخويفه.

فعن عمران بن حصین مرفوعا: ((لیس منا من تطیر أو تطیر له، أو تکهن أو تکهن له، أو سحر أو سحر له، ومن أتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد الله المنار (۲).

<sup>(</sup>١) المصنف (١١/٢٦).

<sup>(</sup>٢) مسند البزار (٥٢/٩) (٣٥٧٨)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١١٧/٥) رجاله رجال الصحيح.

والله المسؤول أن يصلح أحوال المسلمين، ويمنحهم الفقـــه في الديــن، ويعيذهم من خداع المجرمين وتلبيس أولياء الشياطين.

## الفصل الثالث: توحيد الأسماء والصفات

ويشتمل على تمميد وثلاثة مباحث:

التمهيد : الإيمان بالأسماء والصفات وأثر ذلك على المسلم.

المبحث الأول : تعريفه وأدلته.

أولا: تعريفه.

ثانيا: المنهج الحق في إثباته.

ثالثا: أدلة هذا المنهج.

المبحث الثاني : أمثلة تطبيقية لإثبات الأسماء والصفات في ضوء الكتاب والسنة.

المبحث الثالث : قوا عد في باب الأسماء والصفات.

#### التمميد

# الإيمان بالأسماء والصفات وأثر ذلك في سلوك المسلم

إن للإيمان بأسماء الله وصفاته آثارا عظيمة في نفس المسلم وتحقيقه لعبادة ربه. فمن آثارها تلك المعاني التي يجدها العبد في عبوديته القلبية التي تثمـــر التوكل على الله تعالى والاعتماد عليه، وحفظ جوارحه، وخطرات قلبـــه، وضبط هواجسه حتى لا يفكر إلا فيما يرضي الله تعالى، ويحـب لله وفي الله، به يسمع، وبه يبصر، ومع ذلك هو واسع الرجاء وحسن الظن بربه.

هذه المعاني وغيرها مما يتعلق بالإيمان بمعاني الأسماء والصفات تثمر العبودية الظاهرة والباطنة على تفاوت بين شخص وآخر وذلك فضلل الله يؤتيه من يشاء.

فلاسمه «الغفار» أثره العظيم في محبته وعدم اليأس من رحمت ولاسم «شديد العقاب» أثره الكبير في خشيته وعدم الجرأة على محارمه. وهكذا لأسمائه الأحرى وصفاته آثارها بحسب دلالاتها المتنوعة في نفسس المسلم واستقامته على شرع الله بل وتحقيق محبته في القلوب التي هي أساس سعادة المسلم في الدنيا والآخرة، ومفتاح كل خير وأعظم عون للعبد على عبادت لربه على أكمل الوجوه إذ الأعمال الظاهرة تخف وتثقل على النفس بحسب المحبة القلبية لله تعالى.

فإكمال العمل وتحسينه على ما أراد الله منوط بالمحبة القلبية لله. والمحبـة منوطة بمعرفة الله بأسمائه وصفاته. ولهذا كان أعظم الناس عبادة لله رســـل الله الذين هم أعظم الناس محبة له وأعرفهم به.

# المبحث الأول تعريف توحيد الأسماء والصفات وأدلته

## أولاً: تعريفه:

توحيد الأسماء والصفات: هو إثبات ما أثبت الله لنفسه، وأثبته له رسوله لله ، ونفي ما نفى الله عن نفسه، ونفاه عنه رسوله الله عن الأسماء والصفات والإقرار لله تعالى بمعانيها الصحيحة ودلالاتها واستشعار آثارها ومقتضياتها في الخلق.

## ثانياً: المنهج في إثباته:

يقوم المنهج الحق في باب الأسماء والصفات على الإيمان الكامل والتصديق الجازم بما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله فلل من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل.

والتحريف: هو التغيير وإمالة الشيء عن وجهه. وهو قسمان:

١- تحريف لفظي. وذلك بالزيادة في الكلمة أو النقص أو تغيير حركة في الكلمة كتحريف كلمة استوى في قولـــه تعــالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَىٱلْعَـرْشِ الْكلمة كتحريف كلمة استوى في قولـــه تعــالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَىٱلْعَـرْشِ الْسَتَوَىٰ ﴾ (طه:٥) إلى استولى. قال صاحب النونيـــة:

نــون اليــهود ولام جهمي هما في وحي رب العرش زائدتان

٢- تحريف معنوي. وذلك بتفسير اللفظ على غير مراد الله ورسوله منه

كمن فسر «اليد» لله تعالى بالقوة أو النعمة. فإن هذا تفسير باطل لا يـــدل عليه الشرع ولا اللغة.

والتعطيل: هو نفي صفات الله تعالى كمن زعم أن الله تعالى لا يتصف

والفرق بين التحريف والتعطيل هو أن التحريف نفي المعنى الصحيح الذي دلت عليه النصوص واستبداله بمعنى آخر غير صحيح. أما التعطيل فهو نفي المعنى الصحيح من غير استبدال له بمعنى آخر.

والتكييف: تعيين كيفية الصفة والهيئة التي تكون عليها كفعل بعض المنحرفين في هذا الباب الذين يكيفون صفات الله فيقولون كيفية يده: كذا وكذا، وكيفية استوائه على هيئة كذا وكذا. فإن هذا باطل إذ لا يعلم كيفية صفات الله إلا هو وحده وأما المخلوقون فإلهم يجهلون ذلك ويعجزون عسن إدراكه.

والتمثيل: هو التشبيه كمن يقول لله سمع كسمعنا ووجه كوجوهنا تعمالي الله عن ذلك.

وينتظم المنهج الحق في باب الأسماء والصفات في ثلاثة أصول من حققها سلم من الانحراف في هذا الباب. وهي :

الأصل الأول: تنزيه الله جل وعلا عن أن يشبه شيء من صفاته شيئاً من صفات المحلوقين.

الأصل الثاني: الإيمان بما سمى ووصف الله به نفسه وبما سماه ووصفه بـــه

رسوله ﷺ على الوجه اللائق بجلال الله وعظمته.

الأصل الثالث: قطع الطمع عن إدراك حقيقة كيفية صفات الله تعالى الأن إدراك المخلوق لذلك مستحيل.

فمن حقق هذه الأصول الثلاثة فقد حقق الإيمان الواجب في باب الأسماء والصفات على ما قرره الأئمة المحققون في هذا الباب.

## ثالثاً: أدلة هذا المنهج:

دلت الأدلة من كتاب الله تعالى على تقرير هذا المنهج.

فمن الأدلة على الأصل الأول: وهو تنزيه الرب عز وجل عن مشابحة المحلوقين، قول الله تبارك وتعالى: ﴿ لَيْسَكُمِثْلِهِ عَسَى أَهُ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١). ومقتضى الآية نفى المماثلة بين الخالق والمحــــــلوق من كل وجه مع إثبات السمع والبصر لله عز وجل وفي هذا إشــــارة إلى أن ما يثبت لله من السمع والبصر ليس كما يثبت للمحلوقين مــن هـاتين الصفتين مع كثرة من يتصف بهما من المحلوقين. وما يقال في السمع والبصر يقال في غيرهما من الصفات. واقرأ قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِيٓ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَعَاوُرُكُمَّا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾. أورد ابن كثير في تفسير الآية ما رواه البخاري في التوحيد (٣٧٢/١٣) والإمام أحمد في المسند (٤٦/٦) عن عائشة رضي الله عنها صلى الله عليه وسلم تكلمه وأنا في ناحية البيت ما أسمع فأنزل الله عز وحــل

﴿ قَدۡسَمِعَٱللَّهُ قَوۡلَ ٱلَّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوۡجِهَا .. ﴾ إلى آخر الآية».(١)

ومن الأدلة أيضاً قول الله تعالى: ﴿ فَلَاتَضُرِبُواْلِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ (النحـــل:٧٤). قال الطبري في تفسير الآية: «فلا تمثلوا لله الأمثال ولا تشبهوا له الأشباه فإنه لا مثل له ولا شبه»(٢).

وقال تعالى: ﴿ هَلَ تَعَلَّمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ (مريم: ٦٥) قال ابن عبــــاس رضـــي الله عنهما في تفسيرها: «هل تعلم للرب مثلاً أو شبيهاً».

ومن الأدلة لهذا الأصل: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُۥ كُفُواً أَحَدُ ﴾ (الإحلاص: ٤) قال الطبري: «و لم يكن له شبيه ولا عدل وليس كمثله شيء».

ومن الأدلة على الأصل الثاني: وهو الإيمان بما جاء في الكتاب والسنة من أسماء الله وصفاته، قول الله عز وحل: ﴿ اللهُ لا ٓ إِللهُ إِللهُ هُو الْحَيُ الْقَيُّومُ لاَ مَا أَخُذُهُ وَسِنَةٌ وَلا نَوَمٌ لَهُ وَالسَّمَاوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ مَن ذَا الَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ وَإِلَا مِن اللهُ عَزِيدَ عَلَيْهُ اللهَ عَلَيْهُ عَندَهُ وَإِلَّا مِن اللهَ عَلَيْهُ اللهَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلا يُحِيطُونَ بِشَيءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَا بِما شَاءً وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلا يَحُودُهُ وَفَظُهُما وَهُو الْعَلِي الْعَلِيمُ اللهَ اللهَ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلاَيتُودُهُ وَفَظُهُما وَهُو الْعَلِي الْعَطِيمُ ﴾ (البقرة: ٥٠٠). وقوله تعالى: ﴿ هُواللهُ اللهُ وَالشَّهُ اللهَ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ وَهُو الْعَلِيمُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الرَّحِيمُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمَالِكُ الْمَلِكُ الْعَلَيْ الْمَالِكُ الْمَلِكُ الْمُؤْمِنُ الرَّحِيمُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَمَا يُشْرِكُونَ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر (۲۰/۸) .

<sup>(</sup>٢) الطبري (٦٢١/٧) .

ومن السنة حديث أبي هريرة الذي أخرجه مسلم في صحيحه قال: كال رسول الله في يأمرنا إذا أخذنا مضجعنا أن نقول: (اللهم رب السموات ورب الأرض ورب العرش العظيم ربنا ورب كل شيء فالق الحب والنوى، ومنزل التوراة والإنجيل والفرقان أعوذ بك من شر كل دابة أنت آخذ بناصيتها. اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء، اقض عنا الدَّيْن وأغْنِنا من الفقر)(۱). والنصوص في تقرير هذا الباب كثيرة تجل عسن الحصر.

وأما الأصل الثالث وهو قطع الطمع عن إدراك كيفية صفات الله تبارك وتعالى فقد دل عليه قول الله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَعْيَطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ (طه: ١١). قال بعض أهل العلم في معنى الآية: «لا إحاطة للعلم البشري برب السموات والأرض فينفى حنس أنواع الإحاطة عن كيفيتها».

ومن الأدلة لهذا الأصل أيضاً قول الله تعالى: ﴿ لَا تُدَرِكُ اَلْأَبْصَارُوهُوَ لَا تُدَرِكُ الْأَبْصَارُوهُو لَكُ الله تعالى: ﴿ لَا تَدْرِكُ الله عَنْ الأَيْتَ الله عَنْ الله عَنْ الأَيْتَ الله الله عَنْ الله عَنْ الله الله الله على كمال عظمته وأنه أكبر من كل شيء، وأنه لكمال عظمته لا يدرك بحيث يحاط به فإن الإدراك وهو الإحاطة بالشيء قدر زائد على الرؤية فالرب يرى في الآخرة ولا يدرك كما يعلم ولا يحاط بعلمه». وينبغي

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٧١٣) .

للعاقل أن يعلم أن للعقل حداً يصل إليه ولا يتعداه كما أن للسمع والبصر حداً ينتهيان إليه، فمن تكلف ما لا يمكن أن يدرك بالعقل كالتفكر في كيفية صفات الله، فهو كالذي يتكلف أن يبصر ما وراء الجدار أو يسمع الأصوات في الأماكن البعيدة جداً عنه.

# المبحث الثاني أمثلة تطبيقية لإثبات الأسماء والصفات في ضوء الكتاب والسنة

دل الكتاب والسنة على إثبات الأسماء والصفات للرب عـــز وحــل في مواطن كثيرة من أوجه متعددة وفي سياقات متنوعة.

والأسماء والصفات الثابتة بالكتاب والسنة كثيرة جداً دونت فيها الكتب والمسنفات وعد أهل العلم الكثير منها. ونذكر هنا طائفة منها على سبيل التمثيل لا الحصر.

# فمن أسماء الله تعالى :

## الحي والقيوم :

وقد دل على هذين الاسمين الكتاب والسنة. فمن الكتاب قول الله تعالى: 
﴿ اللّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلّا هُو الْحَى الْقَيْومُ ﴾ (البقرة:٥٥٠). ومن السنة حديث أنس بسن مالك ﷺ قال: كنا مع النبي ﷺ في حلقة ورجل قائم يصلي فلما ركع وسجد وتشهد ودعا فقال في دعائه: اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حي يا قيوم. فقال النبي ﷺ: (لقد دعا باسم الله الأعظم الذي إذا دعى به أجاب وإذا سئل به

أعطى)(١).

#### الحميد:

وقد دل عليه قــول الله عـز وحـل: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهُ عَنِيُ حَكِيدً ﴾ (البقرة:٢٦٧). ومن السنة حديث كعب بن عُجْرَة في التشـهد أن النبي على علمهم أن يقولوا: (اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت علــى إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد ...)(٢).

### الرحمن والرحيم :

وقد دل عليهما قـــول الله تعــالى: ﴿ ٱلْكَمْدُيلَةِ رَبِّ ٱلْعَـٰلَمِينَ \* ٱلرَّخْمَانِ ٱلرَّجِيـهِ ﴾ (الفاتحة:٣،٢).

ومن السنة أمر النبي الله كاتبه يوم الحديبية عند كتابة الصلح بينه وبين المشركين أن يكتب (بسم الله الرحمن الرحيم)<sup>(٢)</sup>.

## الحليم:

ودليله من القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (فاطر: ٤١). ومن السنة حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله على كان يقول عند الكرب: (لا إله إلا الله العظيم الحليم ..) الحديث. (٤)

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم برقم (١٨٥٦) وقال: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٣٧٠)، ومسلم برقم (٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٢٧٣١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (٦٣٤٥)، ومسلم برقم (٢٧٣٠).

# ومن صفات الله : القدرة :

وهي صفة ذاتية لله تعالى ثابتة بالكتاب والسنة. ومعنى ذاتية: أي ملازمة لذات الله لا تنفك عنه سبحانه. قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢٠). ومن السنة حديث عثمان بن أبي العاص أنه شكا إلى النبي الله وحعاً يجده في حسده منذ أسلم فقال له رسول الله الله الله الله على الذي تألم من حسدك، وقل: بسم الله ثلاثاً وقل، سبع مرات: (أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أحد وأحاذر) (١).

#### الحياة:

وهي من صفات الله الذاتية. وهي مشتقة من اسمه الحي وقد تقدم ذكــر الأدلة عليها.

#### العلم:

صفة ذاتية لله تعالى و ثبوتها بالكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ مِثْنَ عِلْمِهِ ۚ ﴾ (البقرة: ٢٥٥). ومن السنة حديث حابر بن عبدالله أن النبي كان يعلمهم أن يقولوا في الاستخارة: (اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك ...)(٢).

#### الإرادة:

وهي صفة فعلية ثابتة بالكتاب والسنة. والصفات الفعلية هـي المتعلقـة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم برقم (٢٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٦٣٨٢).

بمشيئة الله وقدرته إن شاء فعلها وإن شاء لم يفعلها. قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَدَدُهُ وَمَن يُرِدِ أَن يُضِلّهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ وَسَيّقًا حَرَجًا صَالَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنهما قال: سمعت رسول الله على أعمالهم) (الأدارة الله بقوم عذاباً، أصاب العذاب من كان فيهم ثم بعثوا على أعمالهم) (۱).

### العلو:

وهو صفة ذاتية ثابتة بالكتاب والسنة. قال تعسالى: ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ (النحسل: ٥٠). وقال تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ (النحسل: ٥٠). ومن السنة حديث أبي هريرة المتقدم في المبحث الأول في الذكر عند النوم وفيه: (... اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء وأنت الآخر فليس بعدك شيء وأنت الظاهر فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونسك شيء من الناهم أنت الظاهر فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونسك شيء من الناهم أنت الناهم فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونسك شيء وأنت الباطن والبي البين والبي والبي والبين والب

#### الاستواء:

وهو صفة فعلية لله تعالى ثابتة بالكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنُعَلَى اللهِ عن اللهِ اللهِ عن اللهِ اللهِ عن على عرشه) (٣). ومعنى الله عن اللهِ عن على عرشه)

<sup>(</sup>١) رواه مسلم برقم (٢٨٧ ٩).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم برقم (٢٧١٣).

<sup>(</sup>٣) رواه الذهبي في العلو برقم (١١٩) وقال: رواته ثقات، رواه الخلال في كتاب السنة.

لغة العرب: العلو والارتفاع، والاستقرار والصعود واستواء الله تعالى علــــــى عرشه استواء يليق بجلاله.

### الكلام:

وهو صفة ذاتية باعتبار النوع وصفة فعلية باعتبار أفراد الكلام فهو سبحانه يتكلم متى شاء وكيف شاء بكلام مسموع، وقد دل على صفة الكلام الأدلة من الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ (النساء: ١٦٤)، ﴿ وَلَمَّاجَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ، رَبُّهُ، قَالَ رَبِّ أَرِنِيٓ أَنظُرُ إِلَيْكَ ﴾ (الأعراف: ١٦٤).

ومن السنة حديث أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: (احتـــج آدم وموسى فقال له موسى: يا آدم أنت أبونا خيَّبتنا وأخرجتنا من الجنة. قال له آدم: يا موسى اصطفاك الله بكلامه وخط لك التوراة بيده ...) الحديث. (١) الموجه:

وهو صفة ذاتية خبرية ثابتة لله عز وحل بالكتاب والسنة. قــال تعــالى: ﴿ وَمَاتُنفِقُونَ إِلَّا أَبْتِغَاءَ وَجُـهِ ٱللَّهِ ﴿ (البقرة: ٢٧٢). وقوله: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرَيِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (الرحمن: ٢٧) ، ومن السنة حديث جابر بن عبدالله قال: (لما نــزلت: هذه الآية ﴿ قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ ﴾ (لما نــزلت: هذه الآية ﴿ قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ ﴾ قال النبي ﷺ: أعوذ بوجهك. فقال ﴿ أَوْمِن تَعْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ فقال النبي ﷺ: أعوذ بوجهك. قال ﴿ أَوْمِن تَعْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ فقال النبي ﷺ: أعوذ بوجهك. قال ﴿ أَوْمِلْكُمْ شِيعًا ﴾ (الأنعام: ٢٠). فقال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٦٦١٤)، ومسلم برقم (٢٦٥٢).

النبي ﷺ: هذا أيسر)(١).

#### اليدان:

وهي صفة ذاتية خبرية لله عز وجل وثبوتها بالكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ قَالَ يَنَاإِبُلِسُ ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبُسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ (المائدة: ٢٤). وقوله تعالى: ﴿ قَالَ يَنَاإِبُلِسُ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيّ ﴾ (صَ: ٧٠). ومن السنة حديث أبي موسى الأشعري الذي رواه مسلم عن النبي على قال: (إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء الليل حيى بالليل ليتوب مسيء الليل حيى تطلع الشمس من مغرهما) (٢٠).

#### العينان:

وهي صفة ذاتية خبرية ثابتة لله عز وجل بالكتاب والسنة. فمن الكتاب قول الله تعالى: ﴿ وَلِنُصِنَعَ عَلَىٰعَيْنِي ﴾ (طه:٣٩). وقولـــه تعــالى: ﴿ وَلَصَنَعِ الله الله الله الله الله عمــر رضــي الله الفُلُكُ بِأَعَيُنِنَا ﴾ (هود:٣٧). ومن السنة حديث عبدالله بن عمــر رضــي الله عنهما في الصحيحين عن النبي في أنه قال: (إن الله لا يَحْفى عليكــم إن الله ليس بأعور وأشار بيده إلى عينيه، وإن المسيح الدجال أعور العــين اليمــن كأنّ عينه عنبة طافية) (1).

#### القدم:

وهي صفة ذاتية ثابتة للرب عز وجل بالأحاديث الصحيحة. ومن ذلك

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٧٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم برقم (٢٧٥٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٧٤٠٧) ومسلم برقم (٢٩٣٣).

حديث أبي هريرة في تحاجج الجنة والنار وفيه: (... فأما النار فلا تمتلئ حسى يضع الله تبارك وتعالى رحله، تقول قط قط قط فهنالك تمتلئ ويزوي بعضها إلى بعض ...)(١). وفي بعض الروايات في الصحيحين (فيضع قدمه عليـــها ...)(٢).

وأسماء الله وصفاته الواردة في الكتاب والسنة كثيرة لا تحصى وإنما هذه أمثلة ويجب على المسلم إثباتها لله تبارك وتعالى على ما يليق بجلاله وكماله، كما أثبتها الله لنفسه في كتابه، وهو أعلم بنفسه من خلقه، وأثبتها له رسوله صلى الله عليه وسلم في سنته وهو أعلم الخلق بربه وأكملهم نصحاً وأفصحهم وأبلغهم بياناً وأتقاهم وأخشاهم له، وليحذر من تعطيل الله من صفاته أو تشبيهها بصفات المخلوقين لأن الله ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَشَى اللهُ وَهُو السّورى: ١١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٤٨٥٠) ومسلم برقم (٢٨٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٤٨٤٨، ٤٨٤٩) ومسلم برقم (٢٨٤٨).



## المبحث الثالث قواعد في باب الأسماء والصفات

القاعدة الأولى: القول في الصفات كالقول في الذات

وبيانها: أن الله تعالى ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا صفاته، ولا أفعاله. فإذا كان لله ذات حقيقية لا تماثل الذوات بلا خلاف فكذلك الصفات الثابتة له في الكتاب والسنة، هي صفات حقيقية لا تماثل سائر الصفات فالقول في الذات والصفات من باب واحد.

وهذه قاعدة عظيمة يناقش بها من ينكر الصفات مع إثباته الذات ف\_\_إن إثبات الذات للرب عز وجل محل إجماع الأمة.

فإذا قال قائل: لا أثبت الصفات لأن في إثباها تشبيهاً لله بخلقه.

يقال له: أنت تثبت لله ذاتاً حقيقية وتثبت للمخلوقين ذواتاً أفليس هذا تشبيها على قولك !! فإن قال: إنما أثبت ذاتاً لله لا تشبه الذوات ولا يسعه غير هذا. قيل له يلزمك هذا في باب الصفات فإن كانت الذات لا تشبه الذوات وهو حق فكذلك صفات الذات الإلهية لا تشبه الصفات. فإن قال: كيف أثبت صفة لا أعلم كيفيتها. قلنا: له كما تثبت ذاتاً لا تعلم كيفيتها.

القاعدة الثانية: القول في بعض الصفات كالقول في بعضها الآخر

وشرحها: أن القول في بعض صفات الله من حيث الإثبات والنفيي

كالقول في البعض الآخر وهذه القاعدة يخاطب بها من يثبت بعض الصفات وينكر البعض الآخر. فإذا كان الرجل يثبت بعض الصفات كالحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها ويجعل ذلك كله حقيقة ثم ينازع في صفالحجة والرضا والغضب وغيرها، ويجعل ذلك بحازاً فيقال له: لا فرق بين ما أثبته وبين ما نفيته فالقول في أحدهما كالقول في الآخر. فإن كنت تثبت لمحياة وعلماً وقدرة وسمعاً وبصراً لا تشبه ما يثبت للمحلوقين الذين يتصفون بهذه الصفات فكذلك يلزمك أن تثبت له محبة ورضاً وغضباً كما أخبر هو عن نفسه من غير مشابهة للمحلوقين وإلا وقعت في التناقض.

## القاعدة الثالثة: الأسماء والصفات توقيفية

أسماء الله وصفاته توقيفية لا مجال للعقل فيها وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ما جاء به الكتاب والسنة فلا يزاد فيها ولا ينقص لأن العقل لا فيها على ما جاء به الكتاب والسنة فلا يزاد فيها ولا ينقص لأن العقل كي يمكنه إدراك ما يستحقه الله تعالى من الأسماء والصفات فوجب الوقوف على النص. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَكُلُّ النص. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ وَلِي الله الله على النص. قال تعالى عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾ ( الإسراء: ٣٦ ). وقد كان أئمة الإسلام على هذا المنهج. قال الإمام أحمد رحمه الله: ( لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله لا يتجاوز القرآن والحديث). وقرر بعض أهل العلم أن العلم بالشيء حتى يُمكن وصفه له ثلاثة طرق: إما رؤيته، أو رؤية مثيله، أو وصفه ممن يعرفه. وعِلْمُنَا بِرَبِنا وأسمائه وصفاته محصور في الطريق مثيله، أو وصفه ممن يعرفه. وعِلْمُنَا بِرَبِنا وأسمائه وصفاته محصور في الطريق الثياث وهو وصفه ممن يعرفه وليس أحد أعلم بالله من الله ثم رسله

الذين أوحى إليهم وعلمهم فوجب لزوم طريق الوحي في أسماء الله وصفاتــه إذ لم نر ربنا في الدنيا فنصفه وليس له مثيل من خلقه فيوصف بوصفه، تعالى ربنا وتقدس.

### القاعدة الرابعة: أسماء الله كلها حسنى

أسماء الله كلها حسن أي بالغة في الحسن غايته. قسال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى ﴾ (الأعراف:١٨٠) وذلك لدلالتها على أحسن مسمى وأشرف مدلول وهو الله عز وجل ولأنها متضمنة لصفات كاملة لا نقص فيها بوجه من الوجوه لا احتمالاً ولا تقديراً.

مثال ذلك: (الحي) اسم من أسماء الله تعالى متضمن للحياة الكاملة التي لم تسبق بعدم ولا يلحقها زوال. الحياة المستلزمة لكمال الصفات من العلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها. ومثال آخر: (العليم) اسم من أسمياء الله تعالى متضمن للعلم الكامل الذي لم يسبق بجهل ولا يلحقه نسيان. قال تعالى متضمن للعلم الكامل الذي لم يسبق بجهل ولا يلحقه نسيان. العلم تعالى فر عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي في كِتنَبِّ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَنسَى (طه:٥٠) العلم الواسع الحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً سواء ما يتعلق بأفعالمه أو أفعال الواسع الحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً سواء ما يتعلق بأفعالمه أو أفعال خلقه. كما قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى الصَّدُورُ ﴾ (غافر:١٩). والحسن في أسماء الله تعالى يكون باعتبار كل اسم على انفراد، ويكون باعتبار جمعه إلى غيره فيحصل بجمع الاسم إلى آخر كمال فوق كمال.

مثال ذلك : (العزيز الحكيم) فإن الله تعالى يجمع بينهما في القرآن كشيراً فيكون كل منهما دالاً على الكمال الخاص الذي يقتضيه وهــو العـزة في

العزيز والحكم والحكمة في الحكيم. والجمع بينهما دال على كمال آخروهو أن العزة لله تعالى مقرونة بالحكمة فعزته لا تقتضي ظلماً وحوراً كما يكون من بعض أعزاء المحلوقين فإن بعضهم قد تأخذه العزة بالإثم فيظلم ويجور، وكذلك حكمه تعالى وحكمته مقرونان بالعز الكامل بخلاف حكم المحلوق وحكمته فإنهما يعتريهما الذل. هذا والله أعلم.

وفي ختام هذا الباب نشير إلى جملة من الفوائد والثمرات الي يجنيها المسلم بتحقيقه لهذا الأصل العظيم وهو الإيمان بالله وحده لا شريك له في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته. فمن ذلك:

1- أن العبد ينال بذلك سعادة الدنيا والآخرة، بل إن السعادة في الدارين متوقف الحصول عليها على الإيمان بالله، فحظ العبد منها بحسب حظه من إيمانه بربه وأسمائه وصفاته وألوهيته.

۲- أن إيمان العبد بربه وأسمائه وصفاته هو أعظم أسباب خوفه سبحانه
 وخشيته وتحقيق طاعته، فكلما كان العبد بربه أعرف كان إليه أقرب، ومنه
 أخشى، ولعبادته أطلب، وعن معصيته ومخالفته أبعد.

٣- أن العبد ينال بذلك طمأنينة قلبه، وراحة نفسه، وأنــس خــاطره، والأمن والاهتداء في الدنيا والآخرة.والله تعالى يقول ﴿ ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَتَطْمَينُ اللَّهِ تَعالى يقول ﴿ ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَتَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ (الرعد:٢٨).

3- أنَّ نيل ثواب الآخرة متوقف على الإيمان بالله وصحته، فبتحقيقه وتحقيق لوازمه ينال العبد ثواب الآخرة فيدخل جنة عرضها السماء والأرض فيها من النعيم ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، وينجو من النار وعذابها الشديد، وأعظم من ذلك كله أن يفوز برضى الرب سبحانه فلا يسخط عليه أبداً، ويتلذذ يوم القيامة بالنظر إلى

وجهه الكريم في غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة.

٥- أن الإيمان بالله هو الذي يصحح الأعمال ويجعلها مقبولة، فبفقده لا تقبل بل ترد على صاحبها وإن كثرت وتنوعت، قال تعالى ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ مِن عَمَلُهُ وَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ مِن ٱلْخَسِينَ ﴾ (المائدة:٥). وقال تعالى ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْأَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَيْكَ كَانَ سَعْيُهُم مَشْكُورًا ﴾ (الإسراء:١٩).

7- أن الإيمان الصحيح بالله يحمل صاحبه على التزام الحق واتباعه علماً وعملاً، ويكسب العبد الاستعداد التام لتلقي المواعظ النافعة والعبر المؤترة، ويوجب سلامة الفطرة، وحسن القصد، والمبادرة إلى الخرمات، ومجانبة المحرمات والمنكرات، ولزوم الأخلاق الحميدة، والخصال الكريمة، والآداب النافعة.

٧- أنَّ الإيمان بالله ملحاً المؤمنين في كل ما يلم بهم من شرور وحزن وأمن وخوف وطاعة ومعصية وغير ذلك من الأمور التي لابد لكل أحد منها، فعند المحاب والسرور يلجؤون إلى الإيمان بالله فيحمدون الله ويتنون عليه ويستعملون نعمته فيما يحب، وعند المكاره والأحزان يلجؤون إلى الإيمان بالله فيتسلون بإيمالهم وما يترتب عليه من الأجر والثواب، وعند المحاوف والأحزان يلجؤون إلى الإيمان بالله فتطمئن قلوبهم ويزداد إيمالهم وتعظم ثقتهم بربهم، وعند الطاعات والتوفيق للأعمال الصالحات يلجؤون إلى الإيمان بالله فيعترفون بنعمته عليهم، ويحرصون على تكميلها، ويسألونه الثبات عليها والتوفيق لقبولها، وعند الوقوع في شيء من المعاصي يلجؤون إلى التوبة منها والتخلص من شرورها وأوضارها، فالمؤمنون في جميع تقلباتهم و تصرفاتهم ملجؤهم إلى الإيمان بالله وحده.

٨- أن معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته توجب محبة الله في القلوب إذ أن أسماء الله وصفاته كاملة من كل وجه والنفوس قد حبلــــت علـــى حـــب الكمال والفضل فإذا تحققت محبة الله في القلوب انقادت الجوارح بالأعمــال وتحققت الحكمة التي خلق العبد من أجلها وهي عبادة الله.

9- أن العلم بالأسماء والصفات يورث قوة اليقين بـــانفراد الله تعــالى بتصريف شؤون الحلق وانفراده بذلك لا شريك له وهذا مما يحقق صـــدق التوكل على الله في جلب المصالح الدينية والدنيوية وفي ذلك فلاح العبـــد ونجاحه فمن توكل على الله فهو حسبه.

المعلومات سواه إما أن تكون خلقا له تعالى أو أمرا، وهي إما على على معلومات سواه إما أن تكون خلقا له تعالى أو أمرا، وهي إما على على عما كونه، وإما علم بما شرعه، ومصدر الخلق والأمر عن أسمائه الحسنى وهما مرتبطان بها ارتباط المقتضى بمقتضيه. فمن أحصى أسماء الله كما ينبغي للمخلوق أحصى جميع العلوم.

الباب الثاني: بقية أركان الإيمان وفيه خمسة فصول:

الفصل الأول: الإيمان بالملائكة

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: تعريف الملائكة وأصل خلقتهم وصفاتهم وبعض خصائصهم.

المبحث الثاني : منزلة الإيمان بهم وكيفيته وأدلة ذلك.

المبحث الثالث: وظائفهم.



### المبحث الأول

### تعريف الملائكة وأصل خلقتهم، وصفاتهم، وخصائصهم

#### تعريفهم:

الملائكة: جمع مَلَك. أخذ من (الأُلُوك) وهي : الرسالة.

وهم: خلق من مخلوقات الله، لهم أجسام نورانية لطيفة قدرة على التشكل والتمثل والتصور بالصور الكريمة، ولهم قوى عظيمة، وقدرة كبيرة على التنقل، وهم خلق كثير لا يعلم عددهـم إلا الله، قد اختارهم الله واصطفاهم لعبادته والقيام بأمره، فلا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون.

## أصل خلقهم:

والمادة التي خلق الله منها الملائكة هي «النور». فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على: (خلقت الملائكة من نور. وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم)(١). والمارج هو: اللهب المختلط بسواد النار.

## صفاتهم:

قد تضمن الكتاب والسنة الكثير من النصوص المبينة صفيات الملائكة وحقائقها فمن ذلك:

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٩٩٦).

أَهُم موصوفون بالقوة والشدة. كما قال تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَئَيِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادُ ﴾ (التحريم: ٦). وقال تعالى في وصف جبريل عليه السلام ﴿ عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْفُوكَى ﴾ (البحم: ٥). وقال في وصفه أيضا ﴿ ذِي قُوَةٍ عِندَ ذِي ٱلْعَرْشِ مَكِينِ ﴾ (البحم: ٥).

وهم موصوفون بعظم الأجسام والخلق. ففي صحيح مسلم من حديت عائشة رضي الله عنها وقد سألت النبي على عن معنى قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْرَءَاهُ عَائِشَة رضي الله عنها وقد سألت النبي على عن معنى قوله تعلى ﴿ وَلَقَدْرَءَاهُ عَالَمُ اللَّهُ عَنْهَا وَقَدُ سألت النبي على عن السي على صورته السي على على على صورته السي خلق عليها غير هاتين المرتين رأيته منهبطا من السماء سادا عظم خلقه ما بين السماء إلى الأرض)(١).

وروى أبو داود من حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنهما أن أحدث عن ملك من ملائكة الله من حملة العرش إن ما بين شحمة أذنه وعاتقه مسيرة سبعمائة عام) (٢) قال الهيثمي في المجمع: رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (١٧٧).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد: (١/ ٢٩٥)، و (٢/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: (٩٦/٥)، برقم (٤٧٢٧).

ومن صفاقهم ألهم يتفاوتون في الخلق والمقدار فهم ليسوا على درجة واحدة، فمنهم من له جناحان ومنهم من له ثلاثة، ومنهم من له أربعة، ومنهم من له ستمائة جناح. قال تعالى ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَيِكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِعَةٍ مَّثْنَى وَبُلَكَ وَرُبُكَعً يَزِيدُ فِي ٱلْخَاقِ مَايَشًا أُ ﴾ (فاطر: ١).

ومن صفاقم الحسن والجمال فهم على درجة عالية من ذلك. قال تعالى في حق جبريل عليه السلام ﴿ عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوكَ \* ذُومِرَةِ فَالسَّوَى ﴾ (النحم: ١٠٥) قال ابن عباس رضي الله عنهما (ذو مرة: ذو منظر حسن) وقال قتادة: (ذو خلق طويل حسن).

وقال تعالى مخبرا عن النسوة عند رؤيتهن ليوسف عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُۥ أَكْبُرْنَهُۥ وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِلَّهِ مَاهَنَدًا بَشَرًا إِنَّ هَنَذَاۤ إِلَّامَلُكُ كَرِيمٌ ﴾ (يوسف: ٣١) وإنما قلن ذلك لما هو مقرر عند الناسس من وصف الملائكة بالجمال الباهر.

ومن صفاهم التي وصفهم الله بها ألهم كرام أبرار. قال تعــــــــــالى ﴿ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ \* كِرَامِ بَرَرَةٍ ﴾ (عبس:١٦،١٥). وقال عز وجل ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحَنفِظِينَ \* كِرَامًا كَنبِينَ ﴾ (الانفطار:١١،١٠).

ومن صفاقم الحياء لقول النبي في الله في حق عثمان الله الله أستحي من رجل تستحى منه الملائكة)(١).

ومن صفاهم أيضا العلم. قال تعالى في خطابه للملائكة ﴿ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٤٠١).

مَا لَانَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة: ٣٠) فأثبت الله عز وجل للملائكة علماً وأثبت لنفسه علماً لا يعلمونه. وقال تعالى في حق جبريل عليه السلام ﴿ عَلَمَهُ, شَدِيدُ الْفَوْكَى ﴾ (النحم: ٥) قال الطبري: (علم محمداً على هذا القرآن جسبريل عليه السلام) أ.ه، وهذا متضمن وصف جبريل بالعلم والتعليم.

إلى غير ذلك مما ثبت في الكتاب والسنة من صفاقهم العظيمة وأخلاقـــهم الكريمة الدالة على علو شألهم وسمو منازلهم عليهم السلام.

### خصائصهم:

للملائكة عليهم السلام خصائص وصفات قد اختصهم الله تعالى بحا، وامتازوا بما عن الجن والإنس وسائر المخلوقات. فمنها:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٥٥٥)، وصحيح مسلم برقم (٦٣٢).

ومن خصائصهم ألهم لا يوصفون بالأنوثة، قال تعالى منكرا على الكفار ذلك: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَكَيِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَكُ ٱلرَّمْكِنِ إِنَكَا ٱلْسَهِدُواْ خَلَقَهُمْ مَ عِبَكُ ٱلرَّمْكِنِ إِنَكَا ٱلسَهِدُواْ خَلَقَهُمْ مَ سَتُكُذَّبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَكُونَ ﴾ (الزحرف:١٩). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْمُكَيِّكَةُ تَسْمِيةً ٱلْأُنثَى ﴾ (النحم: ٢٧).

ومن خصائصهم ألهم لا يعصون الله في شيء، ولا تصدر منهم الذنوب، بل طبعهم الله على طاعته، والقيام بأمره: كما قال تعالى في وصفهم: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (التحريم: ٦). وقسال أيضا ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ وَبِلَا لَهِ وَهُم بِأَمْرِهِ وَيَعْمَلُونَ ﴾ (الأنبياء: ٢٧).

ومن خصائصهم أيضا ألهم لا يفترون عن العبادة ولا يسأمون. قال تعالى: 
﴿ وَمَنْ عِندَهُ لِاَيَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ \* يُسَبِّحُونَ ٱلْيَلُوالنَّهَا رَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ (الانبياء:٢٠،١٩). وقال في آية أخرى: ﴿ فَإِنِ ٱسْتَحَنِّبُوا فَأَلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَايسْتَمُونَ ﴾ (فصلت:٨١).

فهذه بعض خصائص الملائكة التي اختصهم الله بما دون التقلين من الإنس والجن. وبالجملة فالملائكة جنس آخر، يتميزون في أصل خلقتهم وتكوينهم عن الإنس والجن خصائصهما التي يتميز بما أحد الجنسين عن الآخر والله أعلم.



# المبحث الثاني منـزلة الإيمان بالملائكة وكيفيته وأدلة ذلك

## منزلة الإيمان بهم:

الإيمان بالملائكة ركن من أركان الإيمان في الدين الإسلامي، لا يتحقق الإيمان إلا به. وقد نص الله على ذلك في كتابه. وأخبر عنه النبي في سنته.

قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَكَتَهِكَيْهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (البقرة: ٢٨٥) فأخبر أن الإيمان بالملائكة مع بقيـــة أركان الإيمان مما أنــزله على رسوله وأوجبه عليه وعلى أمته وألهم امتثلـــوا ذلك.

وقال تعالى في آية أخرى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ
وَلَكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْهِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيْتَ ﴾
(البقرة:١٧٧). فحعل الإيمان بهذه الخصال دليل البرِّ - والبرُّ اســـم حامع للخير - وذلك أن هذه الأشياء المذكورة هـــي أصـول الأعمال الصالحة، وأركان الإيمان التي تتفرع منها سائر شعبه.

كما أحبر الله عز وحل في مقابل هذا أن من كفر هذه الأركان فقد كفر بالله: فقال: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللّهِ وَمَلَنَ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْضَلَ ضَكَلاً بَعِيدًا ﴾ (النساء:١٣٦) فأطلق الكفر على من أنكر هذه الأركان،

ووصفه بالبعد في الضلال. فدل ذلك أن الإيمان بالملائكة ركن عظيم مـــن أركان الإيمان وأن تركه مخرج من الملة.

وقد دلت السنة كذلك على هذا. وهو ما جاء موضحاً في حديث جبريل المشهور الذي أخرجه الإمام مسلم في صحيحه من حديث عمر بن الخطاب ﷺ قال: (بينما نحن عند رسول الله ﷺ ذات يوم إذ طلع علينا رجل شـــديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منـــا أحد، حتى جلس إلى النبي ﷺ، فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه علمي فخذيه، وقال: يا محمد! أخبرني عن الإسلام؟ فقال رسول الله عليه : الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله على، وتقيم الصلاة، وتــؤي الزكاة وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً. قال: صدقست. قال: فعجبنا له، يسأله ويصدقه. قال: فأخبرني عن الإيمان؟ قال: أن تؤمـــن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر. وتؤمن بالقدر خيره وشــره. قال: صدقت. قال: فأخبرني عن الإحسان. قال: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك. قال: فأخبرني عن الساعة؟ قال ما المسؤول عنها بأعلم من السائل. قال: فأحبرني عن أماراتها؟ قال: أن تلد الأمة ربَّتها. وأن ترى الْحُفاة العُراة، العَالة، رعاءَ الشاء، يتطاولون في البنيان. قال: ثم انطلـــق فلبثت ملياً ثم قال لي: يا عمر! أتدري من السائل؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: فإنه جبريل، أتاكم يعلمكم دينكم)(١).

فهذا حديث عظيم اشتمل على أصول الدين ومراتبه كلها وهو منهج

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٨).

فريد في تعليم هذا الدين جاء على طريقة الحوار بين الرسول الملكي، أفضل الملائكة وهو جبريل عليه السلام وبين الرسول الإنسي أفضل البشر، وهرم محمد ، فينبغي للمسلمين أن يعنوا بهذا الحديث العظيم وأن يستمدوا منهجهم في التعلم والتعليم منه كما كان على ذلك السلف رضوان الله عليهم. وقد تضمن الحديث ذكر الملائكة وأن الإيمان بهم ركن من أركان الإيمان وهو المقصود هنا .. والله أعلم.

### كيفية الإيمان بالملائكة:

الإيمان بالملائكة يتضمن عدة أمور لابد للعبد من تحقيقها حتى يتحقق لـــه الإيمان بالملائكة وهمى :

1- الإقرار بوجودهم والتصديق بهم كما دلت على ذلك النصوص المتقدمة من أن الإيمان بهم ركن من أركان الإيمان فلا يتحقق الإيمان إلا بذلك.

٢- الإيمان بأهم خلق كثير جداً لا يعلم عددهم إلا الله تعالى كما دلت على ذلك النصوص. قال تعالى ﴿ وَمَايَعَلَوْجُنُودَرَبِكَ إِلَّاهُو ۚ ﴾ (المدئــــر:٣١).

أي لا يعلم حنود ربك وهم الملائكة إلا هو وذلك لكثرهم. قال بدلك بعض السلف.

وجاء في حديث الإسراء الطويل الذي أخرجه الشيخان من حديث مالك ابن صعصعة عن النبي في قال: (... ثم رفع لي البيت المعمور، فقلت: يا جبريل! ما هذا؟ قال: هذا البيت المعمور. يدخله كل يوم سبعون ألف

ملك، إذا خرجوا منه لم يعودوا فيه آخر ما عليهم)(١).

٣- الإقرار لهم بمقاماقم العظيمة عند رهم وكرمهم عليه وشرفهم عنده كما قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَدُ اَلرَّمْنُ وَلَدَّ اللَّبَحَنَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَصَفَهِم بِالْهُم مكرمون منه الله في حقهم ﴿ فَاللَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ وَاللَّهِ لِلللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٢٠٧)، ومسلم برقم (١٦٤)، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٨٤٢).

3- اعتقاد تفاضلهم وعدم تساويهم في الفضل والمنزلة عند الله على ما دلت على ذلك النصوص: قال تعالى: ﴿ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَيَكَةُ رُسُلًا وَمِنَ النّاسِ إِنِ اللّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ (الحج: ٧٥). وقال عز وجل: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمُسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللّهَ وَلَا الْمَلَيْكَةُ الْمُقْرَبُونَ ﴾ (النساء: ١٧٢) فأخبر أن منهم مصطفين بالرسالة ومقربين، فدل على فضلهم على غيرهم. وأفضل الملائكة: المقربون مع حملة العرش. وأفضل المقربين الملائكة الثلاثة الوارد ذكرهم في دعاء النبي على الذي كان يفتتح به صلاة الليل فيقول: (اللهم رب حسبريل وميكائيل وإسرافيل فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة..) (١٠).

وأفضل الثلاثة جبريل عليه السلام وهو الموكل بالوحي، فشرفه بشرف وظيفته. وقد ذكره الله في كتابه بما لم يذكر غيره من الملائكة، وسماه بأشرف الأسماء، ووصفه بأحسن الصفات. فمن أسمائه الروح: قال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴾ (الشعراء:١٩٣). وقال عز وحل: ﴿ نَزَلُ اللهُ تعالى إضافة وَالرُّوحُ فِيهَا ﴾ (القدر:٤). وقد ورد هذا الاسم مضافاً إلى الله تعالى إضافة تشريف. قال تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشُرًا سَوِيًا ﴾ (مرم:١٧). وورد مضافاً إلى القدس، قال تعالى ﴿ فَلُ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَبِيكَ ﴾ (النحل:١٠١) والقدس هو الله على الصحيح من أقوال المفسرين. ومما جاء في وصفه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ رَلَقُولُ رَسُولِكَوهِ \* ذِى قُوتَ عِندَذِى ٱلْعَرَشِ مَكِينِ \* مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾ (التكوير:١٠١). وقال تعالى ﴿ عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوكَ \*

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند:٦/٦٦، والنسائي في السنن: ١٧٣/٣، برقم (١٦٢٥)، ونحوهما مسلم في الصحيح، برقم (٧٧٠)، وابن ماجة، برقم (١٣٥٧).

ذُومِرَةِ فَالسَّتَوَىٰ ﴾ (النجم: ٢٠٥) فوصفه الله تعالى بأنه رسول وأنه كريم عنده، وأنه ذو قوة ومكانة عند ربه سبحانه، وأنه مطاع في السموات، وأنه أمين على الوحي وأنه ذو مرة (أي مظهر حسن).

٥ - موالاتهم والحذر من عداوتهم لقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُبُعْضٌ ﴾ (التوبة: ٧١) فدخل الملائكة في هذه الآية لأنهـــم مؤمنــون قائمون بطاعة ربمم كما أخبر الله عنهم ﴿ لَّايَعْصُونَ ٱللَّهَ مَاۤ أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (التحريم:٦). وأخبر جل وعلا عن مـــوالاة الملائكـــة لرســوله وللمؤمنين فقال: ﴿ وَإِن تَظْهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّالَتُهَ هُوَمَوْلَـنُهُ وَجِبْرِيلُ وَصَـٰلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (التحريم: ٤) وقال عز وجل: ﴿ هُوَٱلَّذِى يُصَلَّى عَلَيْكُمْ وَمَلَنَّ عِكْتُهُ, ليُخْرِجَكُمْ مِّنَٱلظُّلُمُنتِ إِلَى ٱلنُّورِّ ﴾ (الأحزاب:٤٣). وقال: ﴿ إِنَّا لَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَاٱللَّهُ ثُمَّٱسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَاتَحْ زَنُواْ ﴾ (فصلت: ٣٠). فوجبت موالاة الملائكة على المؤمنين لموالاتهم لهــــم ونصرهـــم وتأييدهم واستغفارهم لهم. وقد حذر الله تعالى من عداوة الملائكة فقــــال: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَكَمِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَ لَلْ فَإِنَ ٱللَّهَ عَدُوُّ ا لِّلْكُنْفِرِينَ ﴾ (البقرة:٩٨). فأخبر أن عداوة الملائكة موجبة لعداوة الله وسخطه، وذلك لأنهم إنما يصدرون عن أمره وحكمه، فمن عاداهم فقد عادى ربه.

7- الاعتقاد بأن الملائكة خلق من خلق الله لا شأن لهم في الخلق والتدبير وتصريف الأمور، بل هم جند من جنود الله يعملون بأمر الله، والله تعالى هو الذي بيده الأمر كله لا شريك له في ذلك. كما أنه لا يجوز صرف شيء من أنواع العبادة لهم، بل يجب إخلاص العبادة لخالقهم وخالق الخلق أجمعين، الذي لا شريك له في ربوبيته وألوهيته ولا مثيل له في أسمائه

وصفاته. وقد بين الله تعالى ذلك فقال عز مـــن قــائل: ﴿ وَلَايَأْمُرَكُمْ أَن تَنْجِذُواْ الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا ۚ أَيَا مُرْكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (ال عمران:٨٠). وقال تعـــالى: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَـٰذَ ٱلرَّحْمَٰنُ وَلَدًا ۗ سُبْحَنَهُۥ بَلْ عِبَادُ مُّكُرْمُونَ \* لَايسَبِقُونَهُ, بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ وَيَعْمَلُونَ \* يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ عَ مُشْفِقُونَ \* وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّتِ إِلَهُ مِّن دُونِهِ عَلَالِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمُ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (الأنبياء:٢٦-٢٩). فأخبر سبحانه أنه لم يأمر بعبادتهم وكيف يــــأمر بعبـــادتهم ونزه نفسه عن ذلك، وبين ألهم عباد مكرمون بكرامته لهم عاملون بأمره مشفقون من خشيته وأنهم لا يملكون الشفاعة لأحد إلا من رضي الله عنـــه من أهل التوحيد. ثم ختم السياق ببيان جزاء من ادعى الألوهية منهم وأن جزاءه جهنم، فظهر من ذلك ألهم عباد مربوبون لا حول لهم ولا قـــوة إلا بربمم وخالقهم.

٧- الإيمان المفصل بمن جاء التصريح بذكرهم من الملائكة على وجه الخصوص في الكتاب والسنة: كجبريل، وميكائيل، وإسرافيل، ومالك، وهاروت وماروت، ورضوان، ومنكر ونكير، وغيرهم ممن جاءت النصوص بتسميتهم. وكذلك من جاءت النصوص بالإخبار عنه بالوصف: كرقيب وعتيد، أو بذكر وظيفته: كملك الموت وملك الجبال، أو من جاءت النصوص بذكر وظائفهم في الجملة: كحملة العرش، والكرام الكاتبين والموكلين بحفظ الأجنة والأرحام، وطواف البيت المعمور، والملائكة السياحين، إلى آخر من أخبر الله ورسوله على عنهم.

فيجب الإيمان بذلك إيماناً مفصلاً على نحو ما جاء في النصوص من أسمائهم وصفاهم، ووظائفهم، وأخبارهم، والتصديق بكل ذلك مما سيأتي بيانـــه في المبحث القادم إن شاء الله تعالى.

فهذه جملة ما يجب اعتقاده في حق الملائكة الكرام مما دلــــت عليـــه النصوص الشرعية والله تعالى أعلم.

## الهبحث الثالث وظائف الملائكة

الملائكة جند من جنود الله تعالى، أسند الله إليهم كثيراً مــن الأعمـال الجليلة، والوظائف الكبيرة، وأعطاهم القدرة على تأديتها على أكمل وجه. وهم بحسب ما هيأهم الله تعالى له ووكلهم به على أقسام:

فمنهم الموكل بالوحي من الله تعالى إلى رسله عليهم الصلاة والسلام وهو جبريل عليه السلام، قال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِعَوْنَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَقِيِ مُّبِينٍ ﴾ (الشعراء:١٩٣-١٩٥) وقد تقدم أنه أفضل الملائكة وأكرمهم على الله، وقد وصفه الله بالقوة والأمانة على تأدية مهمته.

وفي صحيح مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها ألها سألت النبي على عن تفسير الآيتين المتقدمتين فقال: (إنما هو جبريل لم أره على صورته اليتي خُلق عليها غير هاتين المرتين. رأيته منهبطاً من السماء سادًا عِظَمُ خُلْقِه ما

بين السماء إلى الأرض)<sup>(۱)</sup>.

ومنهم الموكل بالقطر والنبات وهو ميكائيل عليه السلام وقد ورد ذكره في القرآن. قال تعالى: ﴿ مَنكَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتَهِ حَبِيلًا وَمِيكُلُلُ فَإِنَّ اللّهَ عَدُوًّ لِلْكَنْفِرِينَ ﴾ (البقرة: ٩٨) وهو ذو مكانة عالية، ومنزلة رفيعة عند ربه، ولذا خصه الله هنا بالذكر مع جبريل، وعطف على العام. الملائكة، مع أهما من جنسهم لشرفهما، من قبيل عطف الخاص على العام. وكذا ورد ذكره في السنة على ما تقدم في دعاء النبي على في صلاة الليل أنه يقول: (اللهم رب جبريل وميكائيل وإسرافيل ..)(٢) ولذا قال العلماء إن هؤلاء الثلائة المذكورين هم أفضل الملائكة.

ومنهم الموكل بالصُّور وهو إسرافيل عليه السلام وهو ثالث الملائك...ة المفضلين المتقدم ذكرهم. وهو أحد حملة العرش. والصور: قرن عظيم ينفغ فيه. روى الإمام أحمد في المسند عن عبدالله بن عمرو بن العاص قال: (جاء أعرابي إلى النبي فقال: ما الصور؟ فقال: قرن ينفخ فيه)(٢) ورواه أيضاً الحاكم وصححه ووافقه الذهبي.(٤)

وأخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث أبي سعيد الخدري الله أن النبي الله قال: (كيف أنعم وقد التقم صاحب القرن القرن وحنى جبهته وأصغى سمعه ينظر متى يؤمر، قال المسلمون: يا رسول الله فما نقول؟ قال:

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (١٧٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في المسند: ١٥٦/٦، والنسائي في السنن:١١٣/٣، برقم (١٦٢٥)، ونحوهما مسلم في الصحيح برقم (٧٧٠)، وابن ماجه برقم (١٣٥٧)..

<sup>(</sup>٣) المسند: ٢/٢٢ ١٩٢١.

<sup>(</sup>٤) المستدرك: ٦/٢، ٥٠ ٤/٥٨٥، واللفظ للحاكم.

ومنهم الموكل بقبض الأرواح وهو ملك المــوت قــال تعــالى: ﴿ قُلْ يَنْوَفَّكُمْ مُلْكُ الْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ أَلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ (السحدة:١١). ولملك الموت أعوان من الملائكة، يأتون العبد بحسب عملـــه، فإن كان محسناً ففي أحسن هيئة، وإن كان مسيئاً ففي أشنع هيئــة.

قَــال تَعَالَى: ﴿ حَقَّنَ إِذَاجَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ (الأنعام: ٦١).

ومنهم الموكل بالجبال وهو ملك الجبال، وقد ورد ذكره في حديث خروج النبي على إلى أهل الطائف في بداية البعثة ودعوت إياهم وعدم استجابتهم له وفيه يقول النبي على: (فإذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فإذا فيها حبريل، فناداني فقال: إن الله قد سمع قول قومك لك وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم، فناداني ملك

<sup>(</sup>١) المسند: ٧/٣، وسنن الترمذي: ٢٠٠٤، برقم (٢٤٣١)، ٥/٣٧٣-٣٧٣، برقم (٣٢٤٣)

الجبال. فسلم علي ثم قال: يا محمد. فقال: ذلك فيما شئت، إن شئت أن أطبق عليهم الأحشبين. فقال النبي الله على أرجو أن يخرج الله من أصلا بحمد من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئاً)(1). والأحشبان: هما جبلا مكة: أبو قبيس والذي يقابله.

ومنهم الملك الموكل بالرحم على ما دل عليه حديث أنس بن مسالك الله عن النبي عن النبي قال: (إن الله عز وجل وكّل ملكاً يقول: يا ربِّ! نطفة. يا ربِّ! علقة. يا ربِّ مضغة. فإذا أراد أن يقضي خلقه، قسال: أذكر أم أنثى؟ شقي أم سعيد؟ فما الرزق والأجل؟ فيكتب في بطن أمه)(٢).

ومنهم هملة العرش قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوَلَهُ رَبُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ ﴾ (غافر:٧).

وقال تعالى: ﴿ وَيَعِلُعُ شَرَيِكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَ بِذِهُ كَنِيَةٌ ﴾ (الحاقة: ١٧). قـال بعض العلماء: الذين حول العرش هم الملائكة (الكروبيون) وهم مع حملة العرش أشر ف الملائكة (<sup>(1)</sup>).

ومنهم خزنة الجنة. قال تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَمُنهُمْ خِزنة الجنة. قال تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱللَّهُمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَارَّخَلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ (الزمر: ٧٣). وقال تعالى: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدُّخُلُونَهَا وَمَن طَالَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَتِهِمْ وَٱلْمَلَتِيكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴾ صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَتِهِمْ وَٱلْمَلَتِيكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴾ (الرعد: ٢٣).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم (٣٢٣١)، ومسلم برقم (١٧٩٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣١٨)، ومسلم برقم (٢٦٤٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١٢٠/٧).

ومنهم خزنة النار عياذاً بالله منها وهم الزبانية. ورؤساؤهم تسعة عشر. قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّ مَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفُ عَشَر. قال تعالى: ﴿ فَلْيَدُعُ نَادِيهُۥ \* سَنَدُعُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (غافر:٤٩). وقال تعالى: ﴿ فَلْيَدُعُ نَادِيهُۥ \* سَنَدُعُ ٱلنَّابِينَةَ ﴾ (العلق:١٨،١٧). وقال تعالى: ﴿ عَلَيْهَاتِسْعَةَ عَشَرَ \* وَمَاجَعَلْنَا أَصْحَابُ النَّادِ إِلَّامِلَيْكَةً وَمَاجَعَلْنَا عَدَّ مَهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ (المدثر:٣١،٣٠).

وقال تعالى: ﴿ وَنَادَوَأَيْكَمَالِكُ لِيَقَضِ عَلَيْنَارَبُّكُ قَالَ إِنَّكُمْ مَّلَكِثُونَ ﴾ (الزحرف:٧٧). وقد جاء في السنة ذكر مالك وأنه حازن النار ورؤية النبي الله له، ففي صحيح البخاري من حديث سَمُرَة بن جُنْدُب على عن النبي الله قال: (رأيت الليلة رحلين أتياني فقالا: الذي يوقد النار مالك خازن النار، وأنا حبريل، وهذا ميكائيل)(١).

ومنهم زوار البيت المعمور: يدخل في كل يوم منهم البيت المعمور سبعون ألف ملك ثم لا يعودون إليه على ما ثبت من حديث مالك بن صعصعة عن النبي قلق قال: (... ثم رفع لي البيت المعمور، فقلت: يساحبريل! ما هذا؟ قال: هذا البيت المعمور. يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، إذا خرجوا منه لم يعودوا فيه آخر ما عليهم)(٢).

ومنهم ملائكة سياحون يتبعون مجالس الذكر فقد روى الشيخان مـــن حديث أبي هريرة عن النبي الله أنه قال: (إن لله ملائكة يطوفون في الطــرق يلتمسون أهل الذكر فإذا وحدوا قوماً يذكـــرون الله تنــادوا هلمــوا إلى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٢٠٧)، ومسلم برقم (١٦٤)، واللفظ لمسلم.

حاجتكم قال فيحفو لهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا ...) (١) قال العلماء: وهؤلاء الملائكة زائدون عن الحفظة وغيرهم من المرتبين مع الخلائق.

وقد ثبت أيضاً ألهم يبلغون النبي الله من أمته السلام لمساروى أحمد والنسائي بإسناد صحيح عن عبدالله بن مسعود قال، قال رسول الله الله الله الله عز وجل ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني من أمتي السلام)(٢).

وهنهم الكرام الكاتبون وعملهم كتابة أعمال الخلق وإحصاؤها عليهم. قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ \* كِرَامًا كَنْبِينَ \* يَعْلَمُونَ مَاتَفَعْلُونَ ﴾ قال تعالى: ﴿ إِذْ يَنْلَقَى المُتَلَقِيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ \* مَّا الانفطار:١٠-١١). وقال تعالى: ﴿ إِذْ يَنْلَقَى المُتَلَقِيانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ \* مَّا يَفْظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْدِرَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (ق:١٨،١٧) قال محساهد في تفسير الآية : ملك عن يمينه وآخر عن يساره فأما الذي عن يمينه فيكتب الخير، وأما الذي عن شماله فيكتب الشر.

ومنهم الموكلون بفتنة القبر وسؤال العباد في قبورهم وهما مُنْكَر ونَكِير. وقد دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة. أخرج الشيخان من حديث أنس بن مالك عن النبي في قال: (إن العبد إذا وضع في قسبره وتولى عنه أصحابه، وإنه ليسمع قرع نعالهم أتاه ملكان، فيقعدانه فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل لمحمد في فأما المؤمن فيقول أشهد أنه عبد الله ورسوله فيقال له: انظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقعداً من الجنة فيراهما جميعاً)(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٦٤٠٨)، ومسلم برقم (٢٦٨٩)، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) المسند: ٢/١٠)، وسنن النسائي: ٣/٣٤، برقم (١٢٨٢)، واللفظ لأحمد.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (١٣٧٤)، ومسلم برقم (٢٨٧٠)، واللفظ للبخاري.

فهؤلاء هم أشهر من جاءت النصوص بذكر وظائفهم وأسمائهم من الملائكة ممن يتعين على العبد الإيمان بهم والتصديق بمدلولات النصوص في حقهم والله تعالى أعلم.

#### ثمرات الإيمان بالملائكة:

وللإيمان بالملائكة ثمراته العظيمة على المؤمن فمن ذلك:

١ – العلم بعظمة خالقهم عز وجل وكمال قدرته وسلطانه.

٢- شكر الله تعالى على لطفه وعنايته بعباده حيث وكل بهم من هــؤلاء الملائكة من يقوم بحفظهم وكتابة أعمالهم وغير ذلك مما تتحقق به مصالحهم في الدنيا والآخرة.

٣- محبة الملائكة على ما هداهم الله إليه من تحقيق عبادة الله على الوجه
 الأكمل ونصر هم للمؤمنين واستغفارهم لهم.



## الفصل الثاني: الإيمان بالكتب المنــزلة

### وفيه تمميد وأربعة مباحث:

التمهيد في تعريف الوحي لغة وشرعا وبيان أنواعه.

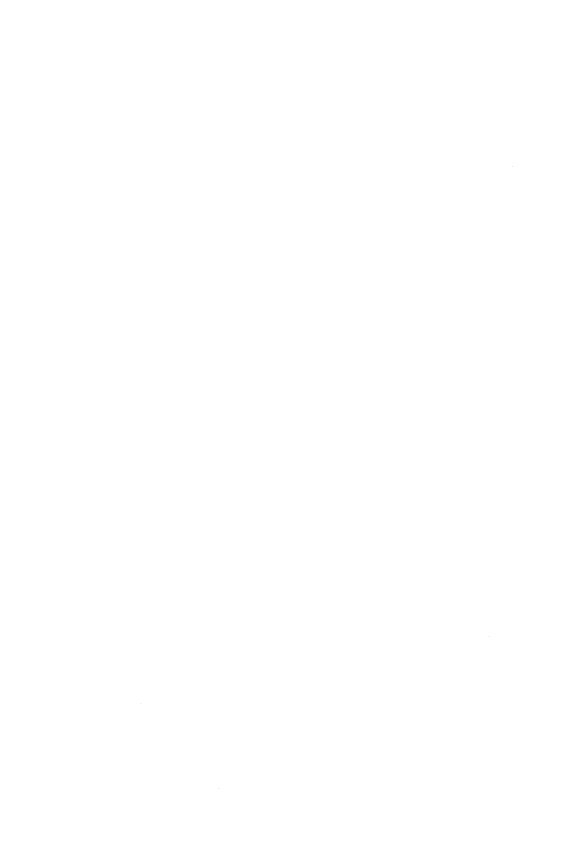
المبحث الأول: حكم الإيمان بالكتب وأدلته.

المبحث الثاني : كيفية الإيمان بالكتب.

المبحث الثالث: بيان أن التوراة والإنجيل وبعض الكتب الأخرى

دخلها التحريف وسلامة القرآن من ذلك.

المبحث الرابع: الإيمان بالقرآن وخصائصه.



#### نهميد

### في تعريف الوحي لغة وشرعا وبيان أنواعه

#### التعريف اللغوي:

الوحي في اللغة: هو الإعلام السريع الخفي.

ويطلق الوحي على : الإشارة، والكتابة، والرسالة، والإلهام. وكل مـــا ألقيته على غيرك حتى علمه فهو وحي كيف كان وهو لا يختص بالأنبيــاء ولا بكونه من عند الله تعالى.

#### والوحي بمعناه اللغوي يتناول :

١- الإلهام الفطري للإنسان كالوحي لأم موسى. قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ الفصص: ٧).

٢- الإلهام الغريزي للحيوان كالوحي إلى النحل. قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّمِلُ أَنْ الْخَيْلِ الْمُؤْتَا ﴾ (النحل:٦٨).

٣- الإشارة السريعة على سبيل الرمز والإيحاء، كإيحاء زكريا لقومه. قـــال تعالى ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًا ﴾ (مريم: ١١).

٥- ما يلقيه الله تعالى إلى ملائكته من أمر ليفعلوه. قال تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَيْمِ كُمْ فَتَيِّبُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ ﴾ (الانفال: ١٢).

#### التعريف الشرعى:

هو «إعلام الله أنبياءه بما يريد أن يبلغه إليهم من شرع أو كتاب بواسطة أو غير واسطة».

### أنواع الوحى:

لتلقي الوحي من الله تعالى طرق بينها الله تعالى بقوله في سورة الشورى: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْمِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ الشورى: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْمِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْ نِهِ مَايَشَآءٌ إِنّهُ عَلَيْ مَكِيتُ مَكِيمُ ﴾ (الشورى: ٥١). فأحبر الله تعالى أن تكليمه ووحيه للبشريقع على ثلاث مراتب:

المرتبة الأولى: الوحي المجرد وهو ما يقذفه الله في قلب الموحى إليه مما أراد بحيث لا يشك فيه أنه من الله. ودليله قوله تعالى: ﴿ إِلَّا وَحَيّا ﴾ أراد بحيث لا يشك فيه أنه من الله. ودليله قوله تعالى: ﴿ إِلَّا وَحَيّا ﴾ (الشورى: ٥١). ومثال ذلك ما جاء في حديث عبدالله بن مسعود عن النبي أنه قال: (إن روح القدس نفث في روعي لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب) أخرجه ابن حبان في صحيحه والحاكم في المستدرك وصححه ووافقه الذهبي وابن ماجه في سننه وغيرهم (١). وألحق بعض أهل العلم بهذا القسم رؤى الأنبياء في المنام كرؤيا إبراهيم عليه السلام على ما أحبر الله عنه في قوله: ﴿ قَالَ يَبُنَى اِنِي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِي أَلَى مَا روى النبي الله في بداية البعثة على ما روى النبي الله في بداية البعثة على ما روى النبي الله في بداية البعثة على ما روى

<sup>(</sup>۱) موارد الظمآن (۱۰۸۰،۱۰۸۶)، والمستدرك (۲/۶)، وسنن ابن ماجـــه (۲۱۶۶)، وابــن أبي الدنيـــا في الفناعة، والبيهقي في شعب الإيمان (المغني عن حمل الأســـفار:۸۹۰،۶۱۹) والبغـــوي ج۲۱،۶۱۱ برقـــم (۲۱۲).

الشيخان من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: (أول ما بدئ به رسول الله عنها من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم فكان لا يرى رؤيا إلا جـــاءت مثل فلق الصبح)(١).

المرتبة الثانية: التكليم من وراء حجاب بلا واسطة كما ثبت ذلك لبعض الرسل والأنبياء كتكليم الله تعالى لموسى على ما أخبر الله به في أكثر من موضع من كتابه. قال تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ (النساء:١٦٤). وقال: ﴿ وَلَمَّاجَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ، رَبُّهُ، ﴾ (الأعراف:١٤٣). وكتكليم الله لآدم. قال تعالى: ﴿ فَلَقَيِّنَ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَمِنتٍ ﴾ (البقرة:٣٧). وكتكليم الله تعالى لنبينا محمد على ليلة الإسراء على ما هو ثابت في السنة. ودليل هذه المرتبة من الآية قوله تعالى: ﴿ أَوْمِن وَرَآمِي حِجَابٍ ﴾ (الشورى:١٥).

المرتبة الثالثة: الوحي بواسطة الـملك. ودليله قوله تعالى: ﴿ أَوْيُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ عَمَايَشَاءً ﴾ (الشورى: ٥١). وهذا كنزول جبريل عليه السلام بالوحي من الله على الأنبياء والرسل.

والقرآن كله نــزل بهذه الطريقة تكلم الله به، وسمعه جبريل عليه السلام من الله عز وجل، وبلغه جبريل لمحمد على قلل تعـالى : ﴿ وَلِنَّهُ لَلْمَرْيِلُ مِن الله عز وجل، وبلغه جبريل لمحمد عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ (الشعراء:١٩٢-١٩٤). وقال تعالى: ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّبِكَ بِٱلْحَقِيَ ﴾ (النحل:١٩٢).

ولجبريل عليه السلام في تبليغه الوحي لنبينا ﷺ ثلاثة أحوال :

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣)، وبنحوه في صحيح مسلم برقم (١٦٠).

٢- أن يأتيه الوحي في مثل صلصلة الجرس فيذهب عنه وقد وعي الرسول هي ما قال.

٣- أن يتمثل له جبريل في صورة رجل ويخاطبه بالوحي كمــــا مـــر في حديث جبريل السابق في سؤاله النبي في عن مراتب الدين. (٢)

وقد أخبر النبي على عن الحالتين الأخيرتين في إجابته للحارث بن هشام لما سأل رسول الله على فقال: يا رسول الله كيف يأتيك الوحي؟ فقال رسول الله على : (أحيانا يأتيني مثل صلصلة الجرس، وهو أشده على، فيفصم عين وقد وعيت عنه ما قال. وأحيانا يتمثل لي الملك رجلا فيكلمني فأعي ما يقول) (٢) متفق عليه. ومعنى فصم: أي أقلع وانكشف.

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۱۱۳.

<sup>(</sup>۲) انظر ص ۱۰۶.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٢)، ومسلم برقم (٢٣٣٣).

# الهبحث الأول حكم الإيمان بالكتب وأدلته

#### تعريف الكتب:

الكتب جمع كتاب. والكتاب مصدر كتب يكتب كتابا، ثم سمي به المكتوب والكتاب في الأصل اسم للصحيفة مع المكتوب فيها كما في قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهُلُ ٱلْكِئْنِ أَنْ تُنْزِلَ عَلَيْهِمْ كِنْبَامِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ (النساء:١٥٣) يعنى صحيفة مكتوباً فيها.

والمراد بالكتب هنا: الكتب والصحف التي حوت كلام الله تعالى اللذي أوحاه إلى رسله عليهم السلام. سواء ما ألقاه مكتوبا كالتوراة، أو أنـــزله عن طريق الملك مشافهة فكتب بعد ذلك كسائر الكتب.

### حكم الإيمان بالكتب:

الإيمان بكتب الله التي أنــزل على رسله كلها ركن عظيم من أركـــان الإيمان وأصل كبير من أصول الدين، لا يتحقق الإيمان إلا به. وقد دل على ذلك الكتاب والسنة.

فمن الكتاب قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ الْمَنُواْ عَالِمَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِنْبِ ٱلَّذِى أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ وَٱلْكِنْبِ ٱلَّذِى أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْبِ مُنْ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ بِاللّهِ وَمَلَيْبٍ كَيْتِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (النساء:١٣٦). فأمر الله عباده المؤمنين في الآية بالدخول في جميسع شرائع الإيمان وشعبه وأركانه. فأمرهم بالإيمان بالله ورسوله وهو محمد الله عليه الإيمان وشعبه وأركانه.

والكتاب الذي أنــزل على رسوله وهو القرآن، والكتاب الذي أنــزل من قبل وهو جميع الكتب المتقدمة: كالتوراة، والإنجيل، والزبــور، ثم بــين في ختام الآية أن من كفر بشيء من أركان الإيمان فقد ضل ضــــلالا بعيــدا وخرج عن قصد السبيل ومن أركان الإيمان المذكورة الإيمان بكتب الله.

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ﴾ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْهِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيْنَ ﴾ الْبِرّ مَنْ ءَامَن بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْهِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيْنَ ﴾ (البقرة:۱۷۷). فأخبر عز وجل أن حقيقة البر: هو الإيمان بما ذكر من أركان الإيمان، والعمل بخصال البر الواردة في الآية بعد هذا. وذكر من أركان الإيمان: «الإيمان بالكتاب» قال ابن كثير: هو اسم جنس يشمل الكتب المنازلة من السماء على الأنبياء. حتى ختمت بأشروفها، وهو القرآن المهيمن على ما قبله من الكتب(١).

ولتقرير الإيمان بالكتب كلها أمر الله عباده المؤمنين أن يخساطبوا أهسل الكتاب بقوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَ ابِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ إِبْرَهِمَ وَإِلْمَا اللّهِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيُونَ مِن رّبِهِمْ لَانفُرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسلِمُونَ ﴾ (البقرة: ١٣٦). فتضمنت مِن رّبِهِمْ لَانفُرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسلِمُونَ ﴾ (البقرة: ١٣٦). فتضمنت الآية إيمان المؤمنين عما أنزل الله عليهم بواسطة رسوله على ، وما أنزل على بقية الأنبياء في الجملة وأهم لا يفرقون بين الرسل في الإيمان ببعضهم دون بعض فانتظم في الإيمان ببعضهم دون بعض فانتظم ذلك الإيمان بجميع الرسل وكل ما أنزل الله عليهم من الكتب.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۲۹۷/۱.

والآيات في تقرير هذا من كتاب الله كثيرة.

وأما السنة فقد دلت كذلك على وحوب الإيمان بالكتب. وأن الإيمان المحتب. وأن الإيمان هما ركن من أركان الإيمان، دل على ذلك حديث حبريل، وسؤاله النبي على عن أركان الإيمان، فذكرالنبي على إجابته: الإيمان بالكتب مع بقية أركان الإيمان. وقد تقدم الحديث بنصه في الفصل السابق فأغنى عن إعادته هنا(۱).

فتقرر بهذا وجوب الإيمان بالكتب والتصديق بها جميعها، واعتقاد أنهـا كلها من الله تعالى أنـزلها على رسله بالحق والهدى والنور والضيـاء، وأن من كذب بها أو ححد شيئا منها فهو كافر بالله خارج من الدين.

## ثمرات الإيمان بالكتب:

وللإيمان بالكتب آثاره العظيمة على المؤمن فمن ذلك:

١- شكر الله تعالى على لطفه بخلقه وعنايته بهم حيث أنزل إليهم الكتب المتضمنة إرشادهم لما فيه خيرهم وصلاحهم في الدنيا والآخرة.

٢- ظهور حكمة الله تعالى حيث شرع في هذه الكتب لكل أمـــة مـــا
 يناسبها، وكان خاتم الكتب القرآن العظيم مناسبا لجميع الخلق في كل عصر
 ومصر إلى قيام الساعة.

٣- إثبات صفة الكلام لله تعالى وأن كلامه لا يشبه كلام المحلوقيين،
 وعجز المحلوقين عن الإتيان بمثل كلامه.

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۱۰۶.



# الهبحث الثاني كيفية الإيمان بالكتب

الإيمان بكتب الله يشتمل على عدة جوانب دلت النصوص على وحـوب اعتقادها وتقريرها لتحقيق هذا الركن العظيم من أركان الإيمان. وهي:

1- التصديق الجازم بألها كلها منزلة من الله عز وجل، وألها كلام الله تعالى لا كلام غيره، وأن الله تكلم بها حقيقة كما شاء وعلى الوجه الناك الراد سبحانه. قال تعالى: ﴿ اللهُ لا اللهُ عز وجل أنه أنسسزل ها له الكتب المذكورة وهي: التوراة، والإنجيل، والقرآن من عنده وهذا يدل على أنه هو المتكلم بها وألها منه بدأت لا من غيره، ولذا توعد في هاية السياق من كفر بآيات الله بالعذاب الشديد.

وقال مخبراً عن التوراة ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئة فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ (المائدة: ٤٤) فبين أنه تعالى هو الذي أنسزل التوراة وأن ما فيها من الهدى والنسور منسه سبحانه. وقال تعالى في سياق آخر مبيناً أن التوراة من كلامه وذلك في معرض إخباره عن اليهود ﴿ أَفَنَظُمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسَمَعُونَ الله كُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسَمَعُونَ الله كَامَ الله كَامَ الله وَهُ وَهُ وَهُ وَهُ وَهُ وَهُ الله السُّدِي وابن زيد وجمع من المفسرين. الذي سمعوه ثم حرفوه هو التوراة. قاله السُّدِّي وابن زيد وجمع من المفسرين.

وقال تعالى في الإنجيـــــل ﴿ وَلْيَحَكُمُ أَهْلُ ٱلْإِنجِيلِ بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ فِيهِ ﴾ (المائدة: ٧٤) أي من الأوامر والنواهي التي هي من كلام الله.

وقال في القرآن الكريم: ﴿ الْمَرْكِنَابُ أُحْرِكُمْتُ اَيْنَاهُ أَمُّ فَصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَيمٍ ﴾ (هرد:١). وقال تعالى مخاطباً رسوله ﴿ وَإِنَّكَ لَنْلُقَى الْقُرْءَاكِ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ ﴾ (النمل:٢). وقال تعالى: ﴿ قُلُ نَزَلَهُ رُوحُ اللَّهُ دُسِ مِن رَّبِك ﴾ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (النمل:٢). وقال تعالى ﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِنَ اللَّمُ شَرِكِينَ السَّتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَّى السَّعَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَّى السَّعَ كُلَمَ اللهِ ﴾ (التربة:٢). وإنما أمروا أن يسمعوا القرآن الذي أنسزله على رسوله على فهو كلام الله على الحقيقة.

٧- الإيمان بأنها دعت كلها إلى عبادة الله وحده وقد حساءت بالخير والهدى والنور والضياء. قال تعالى: ﴿ مَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ ٱللّهُ ٱلْكِتَنبُ وَالْمُحُكُم وَ ٱلنَّبُوّةَ ثُمّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَادًا لِّى مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ (آل عمران:٧٩). فبين الله أنه ما ينبغي لأحد من البشر، آتاه الله الكتاب والحكم والنبوة، أن يأمر الناس أن يتخذوه إلها من دون الله. وذلك أن كتب الله إنما جاءت بإخلاص العبادة لله وحده.

وقال تعالى مبيناً أن كتبه جاءت بالحق والهدى ﴿ نَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ الْمُحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَئَةَ وَٱلْإِنجِيلَ \* مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ ﴾ (ال عمران: ٤٠). وقال تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (البقرة: ٢١٣). وقال تعالى: ﴿ وَالنَّمَ اللهُ النَّذِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (البقرة: ٢١٣). وقال تعالى: ﴿ وَالنَّنَهُ لَا إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَئِلَةً فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ (المائدة: ٤٤). وقال تعالى: ﴿ وَالنَّهُ رُمَضَانَ ٱلَذِي ٓ أُنزِلَ مَا اللهُ وَاللهُ عَلَى وَقُلْ اللهُ مِنْ رَمُضَانَ ٱلَذِي ٓ أُنزِلَ مَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَّى لِلنَّكَاسِ وَبَيِنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ (البقرة: ١٨٥). إلى غير ذلك من الآيات المتضمنة أن كتب الله تعالى قد حــــاءت بـــالهدى والنور من الله تعالى.

٣- الإيمان بأن كتب الله يصدق بعضها بعضاً فلا تناقض بينها ولا تعارض كما قال تعالى في القرآن ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكَتِبِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة: ٤٨). وقال في الإنجيل: ﴿ وَالَيْنَالُهُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورُ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَئِةِ ﴾ (المائدة: ٤١). وقال في الإنجيل: ﴿ وَءَاتَيْنَكُهُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورُ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَئِةِ ﴾ (المائدة: ٤١). في جب الإيمان بهذا واعتقاد سلامة كتب الله من كل تناقض أو تعارض، وهذا من أعظم خصائص كتب الله عن كتب الخلق وكلام الله عن كلام الله عن كي وصف القرآن ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَاهَا صَيْمًا ﴾ (النساء: ٨٢).

٤- الإيمان بما سمى الله عز وجل من كتبـــه علـــى وجـــه الخصــوص،
 والتصديق بها، وبإخبار الله ورسوله عنها. وهذه الكتب هى :

أ) التوراة: وهي كتاب الله الذي آتاه موسى عليه السلام. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَالَيْنَا مُوسَى اللَّهِ الله الذي آتاه موسى عليه السلام. قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ عَالَيْنَا مُوسَى اللَّهِ الله عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى بَصَابِرَ لِلنَّاسِ ﴾ (القصص: ٤٣). وفي حديث الشفاعة الطويل الذي أخرجه الشيخان من حديث أنس بن مالك عليه مرفوعاً: (.. فيأتون إبراهيم فيقول: لسست هُنَاكم ويذكر خطيئته التي أصابها ولكن ائتوا موسى عبداً آتاه الله التسوراة

وكلمه تكليما) (١٠). وقد ألقى الله التوراة على موسى مكتوبة في الألـواح وفي ذلك يقول سبحانه (وكتَبَنَا لَهُ فِي الْأَلُواحِ مِن كُلِ شَيْءٍ مَوْعِظَةُ وَتَقْصِيلًا لَكُلِ شَيْءٍ ﴾ (الأعراف: ١٤٥). قال ابن عباس (يريـد ألـواح التـوراة). وفي حديث احتجاج آدم وموسى من رواية أبي هريرة هي عن النـي قلى : (.. قال له آدم: يا موسى اصطفاك الله بكلامه وخط لك التوراة بيده) أخرجاه في الصحيحين من طرق كثيرة (٢٠). والتوراة هي أعظم كتب بـي إسـرائيل وفيها تفصيل شريعتهم وأحكامهم التي أنـزلها الله على موسى وقد كـان على العمل بها أنبياء بني إسرائيل الذين جاءوا من بعد موسى كما قـال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّورَاتَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ مُعَكِّمُ مِهَا ٱلنَّذِينُ وَاللَّهُ وَكَامُهُمُ اللّهُ في كتابه عن تحريف اليـهود للتـوراة شي وتبديلها على ما سيأتي بسط هذا في المبحث القادم إن شاء الله.

ب) الإنجيل: وهو كتاب الله الذي أنــزله على عيسى ابن مريم عليهما السلام. قال تعالى: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ السّلام. قال تعالى: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ وَهُدًى التَّوْرَكِةِ وَهُدًى وَنُورُ وَمُصَدِّ قَالِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَكِةِ وَهُدًى وَمُورَعِظَةً لِلمُتَقِينَ ﴾ (المائدة: ٤٤).

وقد أنــزل الله الإنجيل مصدقا للتوراة وموافقا لها كما تقـــدم في الآيــة السابقة.

قال بعض العلماء(٢): لم يخالف الإنجيل التوراة إلا في قليل من الأحكام مما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٤١٠)، ومسلم برقم (١٩٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح البحاري برقم (٢٦١٤)، ومسلم برقم (٢٦٥٢)، وفي إحداها: «وكتب لك التوراة بيده».

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٣٦/٢).

كانوا يختلفون فيه كما أحبر الله عن المسيح أنه قال لبني إسرائيل: ﴿ وَلِأَحِلَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُم ۚ ﴾ (آل عمران: ٥٠).

وقد لحق الإنجيل من التحريف ما لحق التوراة، كما سيأتي بيانه في المبحث القادم بحول الله.

- ج) الزبور: وهو كتاب الله الذي أنسزله على داود عليه السلام. قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا ﴾ (النساء:١٦٣). قال قتادة في تفسير الآية: «كنسا نحدث أنه دعاء علمه الله داود وتحميد وتمجيد لله عز وجل ليس فيه حال ولا حرام ولا فرائض ولا حدود».
- د) صحف إبراهيم وموسى: وقد جاء ذكرها في موضعين من كتاب الله، الأول في سورة النجم في قول الله تعالى: ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ \* وَإِبْرَهِيمَ اللَّذِي وَفَى \* أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَا تُحْرَىٰ \* وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ لِلّا مَاسَعَىٰ \* وَإِبْرَهِيمَ اللَّذِي وَفَى \* أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَا تُحْرَىٰ \* وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ لِلّا مَاسَعَىٰ \* وَالنابِي في سورة الأعلى، قال تعالى: ﴿ قَدُ مَاسَعَىٰ \* وَذَكَرَ السّمَ رَبِّهِ عَصَلَى \* بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيْوَةَ الدُّنيَ \* وَالْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَابَعْنَى \* وَالنّافِي في سورة الأَخْرَةُ خَيْرٌ وَالْمَعَىٰ \* وَالْمَارِيّةِ عَصَلَى \* بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيْوَةَ الدُّنيَ الله وَالْمَاخِرَةُ خَيْرٌ وَالْمَعْنَى \* وَالْمَاحِقِينَ اللّهُ عَلَى الله عنه الذي الله عنه الله عنه الذي أنسزله على رسوليه إبراهيم وموسى عليهما السلام. والعلم عند الله.

ه) القرآن العظيم: وهو كتاب الله الذي أنزله على نبينا محمد الله مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه، وهو آخر كتب الله نزولاً وأشرفها وأكملها، والناسخ لما قبله من الكتب وقد كانت دعوت لعامة الثقلين من الإنس والجن. قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِي مُصَدِقًا لِمَا الثقلين من الإنس والجن. قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِي مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن ٱلصَحَتَ بِومُهَيّمِنا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة: ٨٤) ومهيمناً: أي شهيداً على ما قبله من الكتب وحاكماً عليها. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَيُ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَدَةً قُلِ ٱللّهُ مَن الكتب وحاكماً عليها. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَي شَيْءٍ وَمَنْ بَلِغَ ﴾ (الانعام: ٩١). شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِي إِلَى هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِركُم بِهِ وَمَنْ بَلِغَ ﴾ (الانعام: ٩١). وقال عز وحل: ﴿ تَبَارَكَ ٱلّذِي نَزّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ وقال عز وحل: ﴿ تَبَارَكَ ٱلّذِي نَزّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (الفرقان: ١). وللقرآن أسماء كثيرة أشهرها: القرآن، والفرقان، والكتاب، والكتاب، والتنزيل، والذكر.

فيجب الإيمان بهذه الكتب على ما جاءت به النصوص، من ذكر أسمائها، ومن أنــزلت فيهم، وكل ما أخبر الله به ورسوله على عنها، وما قُصَّ علينــا من أخبار أهلها.

٥- الاعتقاد الجازم بنسخ جميع الكتب والصحف التي أنسزلها الله على رسله، بالقرآن الكريم، وأنه لا يسع أحداً من الإنس أو الجن، لا من أصحاب الكتب السابقة، ولا من غيرهم، أن يعبدوا الله بعد نسزول القرآن بغير مساحاء فيه أو يتحاكموا إلى غيره. والأدلة على ذلك كثيرة من الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ وَلِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ وَلِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (الفرقان: ١). وقال عز وجل: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ قَدْ جَاءً كُمْ رَسُولُنَ لَكُمْ كَثِيرًا مِنَ ٱللّذِي نَزَّلُ ٱللّذِي نَذَلُ اللّهِ نُورُ وَكِتَبُ قَبْدِي وَيَعْفُواْ عَن يَبْدِي لِهُ لِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ \* يَهْدِي بِهِ كَثِيرًا قَدْ جَاءً كُمْ مِن ٱللّهِ نُورُ وَكِتَابٌ ثَمْبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ كَثِيرًا قَدْ جَاءً كُمْ مِن ٱللّهِ نُورُ وَكِتَابٌ ثَمْبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ

ومن السنة حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما أن عمر بن الخطاب ومن النبي الله بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب فقرأه على النبي الفغضب وقال: (أمتهوكون فيها يا ابن الخطاب والذي نفسي بيده لقد حئتكم بها بيضاء نقية، لا تسألوهم عن شيء فيحبروكم بحق فتكذبوا به، أو بباطل فتصدقوا، والذي نفسي بيده، لو أن موسى كان حيا، ما وسعه إلا أن يتبعني) رواه أحمد والبزار والبيهقي (۱) وغيرهم وهو حديث حسن يمجموع طرقه. ومعنى متهوكون: متحيرون.

فهذا ما يجب اعتقاده في كتب الله على سبيل الإجمال وسيأتي تفصيل مـــا يجب اعتقاده في القرآن على وجه الخصوص في مبحث مستقل إن شــــاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد:٣٨٧/٣، وكشف الأستار:١٣٤، وشعب الإيمان للبيهقي: (١٧٧).



#### الهبحث الثالث

## بيان أن التوراة والإنجيل وبعض الكتب الأخرى المنزلة دخلما التحريف وسلامة القرآن من ذلك

تحريف أهل الكتاب لكلام الله:

أحبر الله عز وجل في القرآن الكريم عن تحريف أهل الكتاب لكتب الله المنزلة عليهم وتغييرها وتبديلها.

قال تعالى في حق اليهود: ﴿ أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْكَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مَا يَعْلَمُونَ فَي يَعْلَمُونَ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَعْلَمُونَ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَعْلَمُونَ كَانَ فَرَي مُنْ يَعْلَمُونَ كَانَ فَرَنَ مُعْدَرَ فَوْنَ اللّهِ مُعَالَمُونَ اللّهِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ أَلّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُلْمُولِمُ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلْمُ مُلْمُ مُلْمُ أَلّهُ مُلْمُ أَلْمُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَل

وقال تعالى عنبرا عن النصارى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓ أَإِنَّا نَصَكَرَىٰ أَخَذُنَا مِيثَنَقَهُمُ وَنَسُواْ حَظَّامِ مَاذُكِرُواْ بِهِ عَافَّا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآةَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةُ وَسَوْفَ يُنَبِّعُهُمُ ٱللّهُ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ \* يَنَبِّعُهُمُ ٱللّهُ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ \* يَتَأَهْلَ ٱللّهِ يَنَا مَنَ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ \* يَتَأَهْلَ ٱللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللهُ الللللّهُ الللللللّهُ ا

فدلت الآيات على تحريف اليهود والنصارى كتب الله المنزلة عليهم. وقد كان هذا التحريف بالزيادة تارة وبالنقص تارة أحرى.

فدليل الزيادة قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَابَ بِأَيْدِ هِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَثَمَنَا قَلِي لَرَّ فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتُ أَيْدِ يهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ (البقرة: ٧٩). 

### تحريف التوراة والإنجيل وأدلة ذلك:

هذا ما جاء في تحريف أهل الكتاب لكلام الله وكتبه في الجملة. وأما التوراة والإنجيل خاصة فقد دلت الأدلة مما تقدم وغيرها على وقوع التحريف فيهما.

فمن أدلة تحريف التوراة قوله تعالى: ﴿ قُلُمَنْ أَنزُلُ ٱلْكِتَبُ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ عَمُوسَىٰ فُورًا وَهُدَى كَثِيرًا وَعُلِّمْتُم مَّالَمْ تَعَلَّمُواْ مُوسَىٰ فُورًا وَهُدَى كَثِيرًا وَعُلِّمْتُم مَّالَمْ تَعْلَمُواْ مُوسَىٰ فُورًا وَهُدَا وَعُلِّمْ تُعْلَمُوا وَعُمْ فُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْ تُعْلَمُوا وَعُمْ فُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْ تُعْلَمُونَ وَالْأَنعَامِ: ٩١). وجاء في تفسير الآية: (أي تجعلون الكتاب الذي جاء به موسى في قراطيس تضعونه فيها الآية: (أي تجعلون الكتاب الذي جاء به موسى في قراطيس تضعونه فيها ليتم لكم ما تريدونه مسن التحريف والتبديل وكتم صفة النبي الله الذكورة فيه).

وقال تعالى: ﴿ أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْكَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ وَمِنْ بَعْدِ مَاعَقَلُوهُ ﴾ (البقرة: ٧٠) قال السدي في تفسير الآية: (هي التوراة حرفوها). وقال ابن زيد: (التوراة التي أنزلها عليهم يحرفوها يجعلون الحلال فيها حراما والحرام فيها حلالا والحق فيها باطلا والباطل فيها حقا).

ودليل تحريف الإنجيل قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓ أَإِنَّا نَصَـُـارَىٓ

أَخَذُنَا مِيثَلَقَهُمْ فَنَسُواْ حَظَّا مِّمَّا ذُكِرُواْ بِهِ عَأَغْرِيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ وَسَوْفَ يُنَبِّعُهُمُ اللّهُ بِمَا كَانُواْ يَصَىنَعُونَ \* يَكَأَهُلُ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولُنا يُبَيِّنُ لَكُمُ يَصَىنَعُونَ \* يَكَأَهُلُ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولُنا يُبَيِّنُ لَكُمُ يَصَافِقُونَ عَنَى اللّهِ يَعْفُوا عَن كَيْرً فَي يَعْفُوا عَن كَيْرً فَي يَبِينَ مَا وَلِيلًا مِن اللهِ وَيَعْفُوا عَن كَيْرٍ مَا عَيْرِهِ وَلا الله وَ وحرفوه وأولوه وافتروا على الله فيه ويسكت عن كثير مما غيروه ولا فائدة في بيانه (۱).

فدلت هذه الآيات على وقوع التحريف والتبديل في التوراة والإنجيل. ولهذا اتفق علماء المسلمين على أن التوراة والإنجيل قد دخلهما التحريف والتغيير.

## سلامة القرآن من التحريف وحفظ الله وأدلة ذلك:

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ٦٣/٣.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن جریر ۱٤/۷.

حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت:٤٢). وقال تعالى: ﴿ الْمَرْكِنَابُ أَحْكِمَتُ اَيْنَهُوْتُمْ فَصِّلَتْ مِنْلَدُنْ حَكِيمٍ خَمِيدٍ ﴾ (هود:١). وقال عز وحــــل: ﴿ لَاتُحَرِّكُ بِهِ عَلِسَانُكَ لِتَعْجَلَ مِنْلَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (هود:١). وقال عز وحــــل: ﴿ لَاتُّحَرِّكُ بِهِ عَلِسَانُكَ لِتَعْجَلَ مِنْ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ ١٧،١٦).

فدلت هذه الآيات على كمال حفظ الله للقرآن لفظ ومعنى بدءا بنزوله إلى أن يأذن الله برفعه إليه سليما من كل تغيير أو تبديل. إذ تكفل بتعليمه لنبيه في أن مجمعه في صدره وبيانه له وتفسيره في سنته المطهرة، ثم ما هيأ الله له بعد ذلك من عدول الرجال الذين حفظ وه في الصدور والسطور، عبر الأحيال والقرون، فبقي سليما منزها من كل باطل، يقرؤه الصغار والكبار، على مختلف الأعصار والأمصار، غضا طريا كما أنزل من الله على رسوله في المسلولة الشاهدة الشاه على رسوله المساولة الشاهدة المناهدة المناهدة الشاهدة الشاهدة المناهدة الشاهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة الشاهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة الشاهدة المناهدة المنا

وقد نبه العلماء في هذا المقام إلى سر لطيف ونكتة بديعة تتعلق بجواز التحريف على التوراة وعدم حوازه على القرآن على ما روى أبو عمرو الداني عن أبي الحسن المنتاب قال: (كنت يوما عند القاضي أبي إسحاق إسماعيل بن إسحاق فقيل له: لم جاز التبديل على أهل التوراة و لم يجز على أهل القرآن؟ فقال القاضي: قال الله عز وجل في أهل التوراة ﴿ بِمَا الله عَنْ وَجَلَ لَهُ الله عَنْ وَجَلَ الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله الله الله المحاملي فذكرت له الحكاية فقال: «ما سمعت كلاما أحسن من هذا».

# المبحث الرابع الإيمان بالقرآن وخصائصه

تعريف القرآن والحديث القدسي والحديث النبوي والفرق بينهما:

القرآن الكريم: هو كلام الله منه بدا بلا كيفية قولا، وأنزله على رسوله وحيا، وصدقه المؤمنون على ذلك حقا، وأيقنوا أنه كلام الله حقيقة، سمعه حسبريل عليه السلام من الله عز وجل، ونزل به على خاتم رسله محمد المفطسه ومعناه المنقول بالتواتر المفيد للقطع واليقين المكتوب في المصاحف المحفسوظ من التغيير والتبديل. (١)

ومثاله حديث أبي ذر الغفاري عن النبي فله فيما يرويه عن ربه عز وجل أنه قال: (يا عبادي، إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرما فللم تظالموا)(٢).

والحديث النبوي: ما أضيف إلى النبي ﷺ من قول أو فعل أو تقرير أو وصف. (١)

والفرق بين القرآن والحديث القدسي والنبوي: أن القـــرآن متعبــد

<sup>(</sup>١) الطحاوية ١٧٢/١. مباحث في علوم القرآن لمناع القطان، ص٢١، وقواعد التحديث لجمال الدين القـــاسمي ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر قواعد التحديث لجمال الدين القاسمي ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم برقم (٢٥٧٧).

<sup>(</sup>٤) مصطلح الحديث لابن عثيمين ص٧، وقواعد التحديث للقاسمي ص٦١-٦٢.

بتلاوته معجز في نظمه متحدى به، يحرم مسه لمحدث، وتلاوته لنحو جنب، وروايته بالمعنى، وتتعين قراءته في الصلاة، ويؤجر قارئه بكل حسرف منسه حسنة والحسنة بعشر حسنات. بخلاف الحديث القدسي والحديث النبسوي فإنهما ليسا كذلك.

والفرق بين الحديث القدسي والنبوي: أن الحديث القدسي من كلام الله بلفظه ومعناه بخلاف الحديث النبوي فهو من كلام النبي الله لفظا ومعنى، وأن الحديث القدسي أفضل من الحديث النبوي وذلك لفضل كلام الله على كلام المخلوقين. (١)

#### خصائص الإيمان بالقرآن:

الإيمان بكتب الله ركن عظيم من أركان الإيمان على ما تقدم تقريره، ولما كان القرآن العظيم هو الكتاب الناسخ للكتب السابقة والمهيمن عليها والمتعبد به لعامة الثقلين بعد بعثة نبينا محمد والمتعبد به لعامة الثقلين بعد بعثة نبينا محمد عليه ونزول هذا الكتاب عليه، اختص الإيمان به بخصائص ومميزات لابد من تحقيقها للإيمان به بالإضافة إلى ما تم تقريره من مسائل في تحقيق الإيمان بالكتب إجمالاً. وهذه الخصائص هي :

اح اعتقاد عموم دعوته وشمول الشريعة التي جاء بها لعموم الثقلين مـــن الجن والإنس لا يسع أحداً منهم إلا الإيمان به ولا أن يعبدوا الله إلا بما شرع فيه. قال تعالى: ﴿ تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ فيه. قال تعالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَى هَذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم (الفرقان: ١). وقال تعالى مخبراً على لسان نبيه ﷺ: ﴿ وَأُوحِى إِلَى هَذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ (الانعام: ١٩). وقال تعالى إحباراً عن الجن: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَاقُرْءَانًا عَبَاً

<sup>(</sup>١) انظر قواعد التحديث للقاسمي ص٦٥-٢٦.

\* يَهْدِيَ إِلَى ٱلرُّشْدِفَ عَامَنَا بِهِ أَهُ ﴾ (الحن: ٢٠١).

٧- اعتقاد نسخه لجميع الكتب السابقة فلا يجوز لأهـــل الكتــاب ولا لغيرهم أن يعبدوا الله بعد نــزول القرآن بغيره، فلا دين إلا ما جاء بــه، ولا عبادة إلا ما شرع الله فيه، ولا حلال إلا ما أحل فيه، ولا حرام إلا ما حــرم فيه، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْر الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (آل عمران:٥٨). وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنز لَنا إَلَيْكَ الْكِئنَب بِاللَّحِقّ لِتَحَكُمُ بَيْنَ النّاسِ بِمَا أَرَئك اللَّهُ ﴾ (النساء:٥٠١). وقد تقدم في حديث جابر بن عبـــدالله فحــي النـــي المحابه عن قراءة كتب أهل الكتاب وقوله: (... والذي نفسي بيده لــو أن موسى كان حياً ما وسعه إلا أن يتبعن) (١).

٣- سماحة الشريعة التي جاء بها القرآن ويسرها، بخسلاف الشرائع في الكتب السابقة. فقد كانت مشتملة على كثير من الآصار، والأغلال الستي فرضت على أصحابها. قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرّسُولَ ٱلنّبِيّ ٱلأُمِّ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

٤- أن القرآن هو الكتاب الوحيد من بين الكتب الإلهية الذي تكفل الله بحفظ لفظه ومعناه من أن يتطرق إليه التحريف اللفظي أو المعندوي. قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩). وقال تعالى: ﴿ لَا يَالِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت: يأليهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت: ١٤). وقال عز وجل مبيناً تكفله بتفسيره وتوضيحه على ما أراد

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند: ٣٨٧/٣، وغيره.

وشرع: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَاجَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ, \* فَإِذَا قَرَأْتُهُ فَالَيْعَ قُرْءَانَهُ, \* ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَابَيَانَهُ، ﴾ (القيامة:١٧-١٩). قال ابن كثير في تفسير الآية الأخصيرة: «أي بعد حفظه وتلاوته نبينه لك ونوضحه، ونلهمك معناه على ما أردنا وشرعنا». وقد هيأ الله تعالى لحفظ كتابه من العلماء الجهابذة من قاموا بذلك خير قيام، من لدن النبي في إلى يومنا هذا، فحفظوا لفظه وفهموا معناه، واستقاموا على العمل به، ولم يَدَعوا مجالاً من مجالات خدمة القرآن وحفظه إلا وألفوا فيسه المؤلفات المطولة، فمنهم من ألف في تفسيره، ومنهم من ألسف في رسمه ومرنيه، ومنهم من ألف في استنباط الأحكام منه، ومنهم من ألف في ناسخه ومنسوخه، ومنهم من ألف في أسباب نزوله، ومنهم من ألف في أمثاله، ومنهم من ألف في أمثاله، على المؤلفات الي غير ذلك من المجالات التي تجسد من خلالها حفظ الله لكتابه بما عيا له هؤلاء العلماء من خدمة كتابه وعلومه حتى بقي محفوظاً يقرأ ويفسر غضاً طرياً كما أنزل.

٥- أن القرآن الكريم مشتمل على وجوه كثيرة من الإعجاز شارك فيها غيره من الكتب المنزلة، وهو في الجملة المعجزة العظمى وحجة الله البالغة الباقية التي أيد بها نبيه في وأتباعه إلى قيام الساعة، على ما روى الشيخان من حديث أبي هريرة عن النبي في قال: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحياً أوحاه الله إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة»(١). ومن صور إعجاز القرآن حسن تأليفه وفصاحته وبلاغته وقد وقع التحدي للإنس والجن على أن يأتوا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٤٩٨١)، ومسلم برقم (١٥٢).

بمثله أو ببعضه على مراتب ثلاث: فقد تحداهم الله على أن يأتوا بمثله فعجزوا وما استطاعوا. قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوّلُهُمْ بَلِ لَا يُؤْمِنُونَ \* فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِّ مَشْلِهِ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴾ (الطور:٣٤،٣٣). وقال عز وجل مقرراً عجزهم عسن ذلك ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِشْلِهِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِشْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ (الإسراء:٨٨). ثم تحداهم أن يأتوا بعشر سور مثله فما قدروا. قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ النَّمَ اللهِ عَلَى اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (هرد:١٣). ثم تحداهم مرة ثالثة بأن يأتوا بسورة منه فما استطاعوا. قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (هرد:١٣). ثم تعداهم مرة ثالثة بأن يأتوا بسورة منه فما استطاعوا. قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللهُ إِن كُنْتُمْ صَدُونِ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (يونس:٣٨). فثبت بهذا إعجاز القرآن على أبلغ وجه وآكده، لما عجز الخلق عن معارضته بأدبى مراتب التحسدي، وهو الإتيان بسورة من مثله، وأقصر سورة في القرآن ثلاث آيات.

7- أن الله تعالى بين في القرآن كل شيء مما يحتاج له النساس في أمر دينهم، ودنياهم، ومعاشهم، ومعادهم. قال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَاعَلَيَّكَ ٱلْكِتَبَ تَبِينَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثَّرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (النحل: ٨٩). وقال تعالى: ﴿ مَّافَرَّطْنَافِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ (الانعام: ٣٨). قال ابن مسعود ﴿ النحر ل في هذا القرآن كل علم، وكل شيء قد بين لنا في القرآن».

٧- أن الله تعالى يسر القرآن للمتذكر والمتدبر وهذا من أعظم خصائصه. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ (القمر:١٧) . وقال تعالى : ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَبَّرُوٓا عَاينتِهِ وَلِيمَذَكُر أُولُوا ٱلْأَلْبَ ﴾ تعالى : ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيّدَبَّرُوٓا عَاينتِهِ وَلِيمَذَكُر أُولُوا ٱلْأَلْبَ ﴾ (صَ:٢٩). قال مجاهد في تفسير الآية الأولى: «يعني هوَّنَا قراءته». وقال

السدي: «يسرنا تلاوته على الألسن». وقال ابن عباس: «لولا أن الله يسره على لسان الآدميين ما استطاع أحد من الخلق أن يتكلم بكلام الله»(١). وقد ذكر الطبري وغيره من أئمة التفسير أن تيسير القرآن يشمل تيسير اللفظ للتلاوة وتيسير المعاني للتفكر والتدبر والاتعاظ(٢)، وهو كذلك كمسا هو ملاحظ ومشاهد.

۸- أن القرآن تضمن خلاصة تعاليم الكتب السابقة وأصول شرائع الرسل. قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِ مُصَدِقًا لِمَابَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الرسل. قال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا الْحَتَنبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهُ ﴾ (المائدة: ٤٨). وقال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَالَّذِي آَوْحَيْنَ إَلِيتك وَمَا وَصَّيْنا بِهِ عَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللَّهُ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا لَنَكُ مَّ الشورى: ١٣).

9- أن القرآن مشتمل على أخبار الرسل والأمم الماضية وتفصيل ذلك بشكل لم يسبق إليه كتاب قبله. قال تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءَ ٱلرُّسُلِ مَا نُتَبِّتُ بِهِ عَفُوا دَكَ ﴾ (هرد: ١٢٠). وقال تعالى: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءَ ٱلْقُرَى نَقُصُّ مُلَكُ مِنْ أَنْبَآءَ ٱلْقُرَى نَقُصُّ عَلَيْكَ عَلَيْكَ مِنْهَاقَ آبِهُ وَحَصِيدٌ ﴾ (هرد: ١٠٠). وقال تعالى: ﴿ كَذَالِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءَ مَاقَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَائِينَكَ مِن لَدُنَّا ذِكْرًا ﴾ (طه: ٩٩).

١٠ أن القرآن هو آخر كتب الله نـــزولاً وخاتمها والشاهد عليها. قال تعالى: ﴿ نَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكَوْنَ مُصَدِقًا لِمَابَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَئةَ وَٱلْإِنجِيلَ \* مِن قَبْلُهُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرُقَانِ ﴾ (آل عمـــران:٣٠٤). وقـــال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إَلَيْكَ

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٣/٨٥٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن حرير ۲۷/۹۹.

ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة: 83).

فهذه بعض خصائص القرآن الكريم على سائر الكتب الأخرى مما لا يتحقق الإيمان به إلا باعتقادها وتحقيقها علماً وعملاً. والله تعالى أعلم.



## الفصل الثالث: الإيمان بالرسل

#### ويحتوي على أحد عشر مبحثاً :

المبحث الأول: حكم الإيمان بالرسل وأدلته.

المبحث الثاني: تعريف النبي والرسول والفرق بينهما.

المبحث الثالث: كيفية الإيمان بالرسل.

المبحث الرابع: ما يجب علينا نحو الرسل.

المبحث الخامس: أولو العزم من الرسل.

المبحث السادس: خصائص نبينا محمد الله وحقوقه على أمته مع

بيان أن رؤية النبي ﷺ في المنام حق.

المبحث السابع: ختم الرسالة وبيان أنه لا نبى بعده.

المبحث الثامن : الإسراء بالرسول على حقيقته وأدلته.

المبحث التاسع: القول الحق في حياة الأنبياء عليهم السلام.

المبحث العاشر: معجزات الأنبياء والفرق بينها وبين كرامات

الأولياء.

المبحث الحادي عشر: الولى والولاية في الإسلام.



# المبحث الأول حكم الإيمان بالرسل وأدلته

الإيمان برسل الله تعالى واجب من واجبات هذا الدين وركن عظيم من أركان الإيمان. وقد دلت على ذلك الأدلة من الكتاب والسنة.

قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا آُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَّ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَكَيْكِهِ وَكُلُهُو وَكُالُواْ سَمِعْنَا وَمَكَيْكِهِ وَكُلُبُهِ وَرُسُلِهِ ٤ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ ٱحَدِقِن رُسُلِهِ وَوَكَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ (البقرة: ٢٨٥). فذكر الله تعالى الإيمان بالرسل في جملة ما آمن بـــه الرسول والمؤمنون، من أركان الإيمان. وبين ألهم في إيمــالهم بالرسـل لا يفرقون بينهم فيؤمنوا ببعضهم دون بعض، بل يصدقون بهم جميعاً.

وقد بين الله في كتابه حكم من ترك الإيمان بالرسل. فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ وَيَقُولُونَ فَوْ بَيْنَ فَلِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًا ﴾ (النساء:١٥٥،١٥٠). فأطلق الكفر على سبيلًا \* أُولَكِيكَ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًا ﴾ (النساء:١٥٥،١٥٠). فأطلق الكفر ببعضهم مسن كذب بالرسل أو فرق بينهم بالإيمان ببعضهم والكفر ببعضهم. ثم قرر أن هولاء هم الكافرون حقاً أي الذين تحقق كفرهم وتقرر صراحة. كما بين الله في مقابل ذلك في السياق نفسه ما عليه أهل الإيمان من ذلك فقال: ﴿ وَاللّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِّنَهُمْ أُولَكِكَ كَمَا بين الله في مقابل ذلك في السياق نفسه ما عليه أهل الإيمان من ذلك فقال: ﴿ وَاللّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهُ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنَهُمْ أُولَكِكَ سُوفَ يُؤْتِيهِمُ أُجُورَهُمُ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَجِيمًا ﴾ (النساء: ١٥١). فوصفهم من غير تفريق بين الرسل في الإيمان ببعضهم دون بالإيمان بالله ورسله كلهم من غير تفريق بين الرسل في الإيمان ببعضهم دون

بعض وإنما يعتقدون أنهم مرسلون من الله تعالى.

وأما السنة فدلت كذلك على ما دل عليه الكتاب من أن الإيمان بالرسل ركن من أركان الإيمان وقد دَلّ على ذلك حديث جبريل المتقدم بنصه في مبحث «الإيمان بالملائكة» وفيه أن النبي الحملة أحاب لما سأله جبريل على السلام عن الإيمان فقال: (أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ...)(١) الحديث. فذكر الإيمان بالرسل مع بقية أركان الإيمان الأحرى الواجب على المسلم تحقيقها واعتقادها.

وفي دعاء النبي على في التهجد عند قيام الليل أنه كان يقول: (اللهم لك الحمد أنت نور السموات والأرض، ولك الحمد أنت قيم السموات والأرض، ولك الحمد أنت الحق، والأرض ومن فيهن، أنت الحق، ووعدك الحق، وقولك الحق، ولقاؤك الحق، والجنة حق، والنار حق، والنبيون حق، والساعة حق...)(٢).

فشهادة النبي الله أن النبيين حق ضمن ما ذكر من أصول الإيمان العظيمة كالإيمان بالله وبوجود الجنة والنار وقيام الساعة وتقديمه ذلك بين يدي دعائه وقيامه دليل على أهمية الإيمان بالرسل والأنبياء ومكانته في الدين.

فتقرر وحوب الإيمان بالرسل وأنه من أعظم دعائم هذا الدين ومن أكبر خصال الإيمان وأن من كذب بالرسل أو بأحد منهم فإنه كافر بالله العظيم كفراً صريحاً بجحده هذا الركن العظيم من أركان الإيمان.

<sup>(</sup>۱) تقدم ص۱۱۳

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٧٤٩٩).

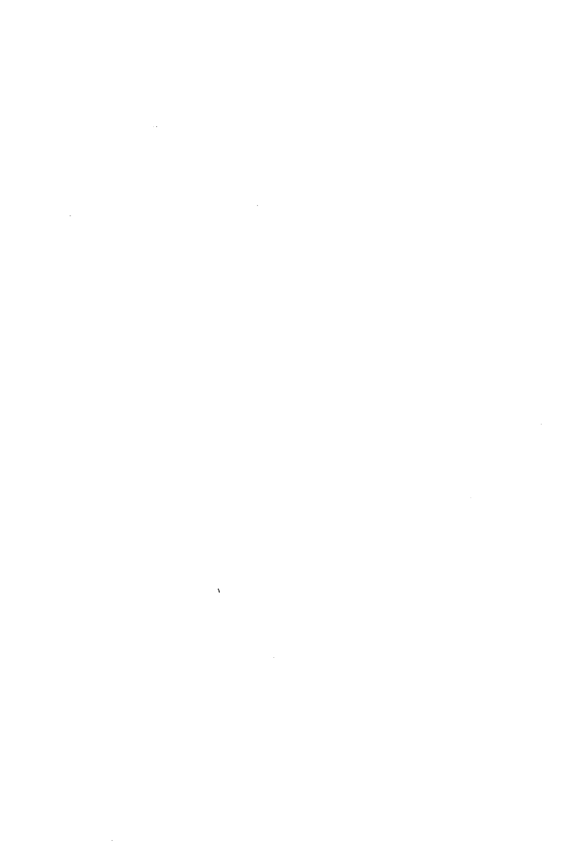
#### ثمرات الإيمان بالرسل:

إذا تحقق الإيمان بالرسل ترك آثاره الطيبة وثماره اليانعة على المؤمن فمن ذلك :

١ - العلم برحمة الله تعالى وعنايته بخلقه حيث أرسل إليهم أولئك الرسل
 الكرام للهداية والإرشاد.

٢- شكر الله على هذه النعمة الكبرى.

٣- محبة الرسل وتوقيرهم والثناء عليهم بما يليق بهم لأنهم رسل الله تعالى وخلاصة عبيده، ولما قاموا به من تبليغ رسالة الله لخلقه وكمال نصحهم لأقوامهم وصبرهم على أذاهم.



### المبحث الثاني تعريف النبي والرسول والفرق بينهما

النبي في اللغة: مشتق من النبأ وهو الخبر ذو الفائدة العظيمـــة. قــال تعالى: ﴿ عَمَّيْتَسَاءَلُونَ \* عَنِٱلنَّبَاإِٱلْعَظِيمِ ﴾ (النبا:٢٠١). وسمي النبي نبياً لأنــه مُحْبَرٌ من الله، ويُحْبرُ عن الله فهو مُحْبَر ومُحبر.

وقيل النبي مشتق من النباوة: وهي الشيء المرتفع.

وسمي النبي نبياً على هذا المعنى: لرفعة محله على سائر الناس. قال تعالى: ﴿ وَرَفَعُنْكُهُ مَكَانًا عَلِيًا ﴾ (مريم:٥٧).

والرسول في اللغة: مشتق من الإرسال وهو التوجيه. قال تعالى عـــــبراً عن ملكة سبإ: ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةً إِنَّم يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ (النمل: ٣٠).

وقد اختلف العلماء في تعريف كل من النبي والرسول في الشرع علمي أقوال أرجحها:

أن النبي : هو من أوحى الله إليه بما يفعله ويأمر به المؤمنين.

والرسول: هو من أوحى الله إليه وأرسله إلى من خالف أمر الله ليبلـغ رسالة الله.

#### والفرق بينهما:

أن النبي هو من نبأه الله بأمره ونهيه ليخاطب المؤمنين ويأمرهم بذلك ولا يخاطب الكفار ولا يرسل إليهم.

وأما الرسول فهو من أرسل إلى الكفار والمؤمنين ليبلغ هم رسالة الله ويدعوهم إلى عبادته.

وليس من شرط الرسول أن يأتي بشريعة جديدة فقد كان يوسف على ملة إبراهيم، وداود وسليمان كانا على شريعة التوراة وكلهم رسل. قسال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِسَنَ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِّمَا جَآءَ كُم يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِسَنَ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِّمَا جَآءَ كُم بِعِيْ وَسُولًا ﴾ (غافر: ٣٤). بِعِيْ حَقَّى إِذَاهَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ اللّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُولًا ﴾ (غافر: ٣٤). وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْ فَرَحُ وَالنَّبِيَّ نَ مِنْ بَعْدِهِ وَ وَالْحَيْنَ إِلَى فَرِحُ وَالنَّبِيَّ فَي مِنْ بَعْدِهِ وَالْحَيْنَ إِلَى فَرِحُ وَالنَّبِيَ فَي مِنْ بَعْدِهِ وَالْحَيْنَ إِلَى فَرَحُ وَالْمَاسِلُو وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَيُونُسَ وَهُلُونَ وَهُونُ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهُلُونَ وَهُلُونَ وَسُكَا دَاوُهُ وَيُولُونًا \* وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَهُ مُنْ لَكُمْ وَسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَهُ مَنْ وَسُلًا لَهُ مِنْ قَلْمُ اللّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ (الساء:١٦٤١٦٣).

وقد يطلق على النبي أنه رسول كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَا إِذَا تَمَنَى آلَةَ الشَّيطَنُ فِي آَمُنِيَّتِهِ ﴾ (الحج:٥٠) فذكر الله عز وجل أنه يرسل النبي والرسول. وبيان ذلك أن الله تعالى إذا أمر النبي بدعوة المؤمنين إلى أمر فهو مرسل من الله إليهم لكن هذا الإرسال مقيد. وأما الإرسال المطلق فهو بإرسال الرسل إلى عامة الخليق مين الكفار والمؤمنين.

# المبحث الثالث كيفية الإيمان بالرسل

الإيمان بالرسل هو اعتقاد ما أخبر الله به عنهم في كتابه وأخبر به النـــبي الله في سنته إجمالاً وتفصيلاً.

#### فالإيمان المجمل:

وبأهم كلهم كانوا على الحق المبين، والهدى المستبين جاءوا بالبينات من رَهِم إلى أقوامهم. قال تعالى حكاية عن أهل الجنة : ﴿ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُرَيِّنَا بِالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا بِالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا لِللَّهِ الْجَافِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ (الحديد: ٢٥).

وبأن أصل دعوتهم واحدة وهي الدعوة إلى توحيد الله وأمــــا شـــرائعهم

فمختلفة. قال تعالى : ﴿ وَمَآأَرْسَلْنَامِنَ قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥلَآ إِلَهَ إِلَّآ أَنَّا فَأَعْبُدُونِ ﴾ (الأنبياء:٢٥). وقال عز وحل: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ (المائدة:٤٨).

وبأهُم قد بلغوا جميع ما أرسلوا به البلاغ المبين، فقامت بذلك الحجسة على الخلق. قال تعالى: ﴿ لِيَعْلَمُ أَن قَدْ أَبُلَغُوا رِسَلَاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحَالَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحَالَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحَالَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحَالَ بُهُ لَا يَعْلَى اللّهِ عَدَدًا ﴾ (الحن ٢٨٠). وقال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُّبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِعَلَايَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ أَبْعَدَ الرُّسُلِ ﴾ (الساء:١٦٥).

ويجب الإيمان بأن الرسل بشر مخلوقون، ليس لهم من حصائص الربوبية شيء. وإنما هم عباد أكرمهم الله بالرسالة. قال تعالى: ﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ الله بالرسالة. قال تعالى: ﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ الله بَالرسالة بَالله بَالرسالة بَالله بَالرسالة بَالله بَاله بَالله بَالله بَالله بَالله بَالله بَالله بَالله بَالله بَاله بَالله بَاله بَالله بَ

ومما يجب اعتقاده أيضاً في حق الرسل أهم منصورون مؤيدون من الله، وأن العاقبة لهم ولأتباعهم. قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي وَأَن العاقبة لهم ولأتباعهم. قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّهُ مَا لَأَشْهَا لُهُ ﴾ (غافر: ١٥). كما يجب اعتقاد تفاضل الرسل على ما أحبر عز وجل في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ الرّسل على ما أحبر عز وجل في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ الرّسِلُ عَلَى مَا أَحْبَر عز وجل في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الرّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ الرّسِلُ عَلَى مَا أَحْبَر عز وجل في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الرّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ اللَّهُ ﴾ (البقرة: ٢٥٣).

فيجب الإيمان بكل هذا وبكل ما جاء في الكتاب والسنة عـن الرسـل على وجه العموم إيماناً مجملاً.

#### وأما الإيمان المفصل:

فيكون بالإيمان بمن سمى الله تعالى في كتابه والنبي فلل في سنته منهم، إيماناً مفصلاً على نحو ما جاءت به النصوص من ذكر أسمائهم وأخبارهم وفضائلهم وخصائصهم.

والمذكورون في القرآن من الأنبياء والرسل خمسة وعشرون. ورد ذكـــر مُمانية عشر منهم في قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَآ ءَاتَيْنَهُ ٓ إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ عَ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاءٌ إِنَّا رَبَّكَ حَكِيثُمُ عَلِيثٌ \* وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَلَقَ وَيَعْ قُوبً كُلَّا هَدَيْنَ أُونُوحًا هَدَيْنَامِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ ، دَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَـٰـرُونَ ۚ وَكَذَالِكَ نَجَزِى ٱلْمُحْسِنِينَ \* وَزَكَرِيَّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَ إِلْيَاسُ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ \* وَإِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسُ وَلُوطًا وَكُلَّا فَضَلْنَا عَلَى ٱلْعَـٰلَمِينَ ﴾ (الأنعام:٨٣-٨٨). وورد ذكر الباقين في مواضع أخرى من القرآن. قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ﴾ (الأعراف: ٦٥). وقال: ﴿ وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ﴾ (الاعراف:٧٣). وقسال: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ (الأعراف: ٨٥). وقـــال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰٓ ءَادَمُ وَنُوحًا ﴾ (آل عمران:٣٣). وقال : ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفْلُّ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّدِينَ ﴾ (الأنبياء:٨٥). وقال: ﴿ مُحَمَّدُرَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَكُمُ أَشِدَّاءُ عَلَىٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُّ ﴾ (الفتح:٢٩). فيجب الإيمان بمؤلاء الأنبياء والمرسلين إيماناً مفصلاً، والإقرار لكل واحد منهم بالنبوة أو الرسالة على مــــا أخــبر الله ورسوله ﷺ عنهم.

كما يجب اعتقاد صحة ما جاءت به النصوص مـــن ذكــر فضائلــهم وخصائصهم وأخبارهم، كاتخاذ الله إبراهيمَ ومحمداً صلى الله عليهما وســلم خليلين لقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذَ ٱللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلاً ﴾ (النساء: ١٦٥). ولقول النبي الله اتخذي خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً) أخرجه مسلم (١٠). وكتكليم الله تعالى لموسى لقول تعالى: ﴿ وَكُلّمَ ٱللّهُمُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ (النساء: ١٦٤). وكذلك تسخير الجبال والطير لداود يسبحن بتسبيحه، قال (النساء: ١٩٤). وكذلك تسخير الجبال يُسَبّحْنَ وَالطّير وَكُنّا فَعِلِينَ ﴾ تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُد البِجبَالَ يُسَبّحْنَ وَالطّير وَكُنّا فَعِلِينَ ﴾ (الأنبياء: ٢٩). وإلانة الحديد لداود كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنَا دَاوُد مِنّا فَضَلاً يَنجِبَالُ أُوبِى مَعَهُ وَالطّير وَالنّا لَهُ الحَديد ﴾ (سانه ١٠). وتسخير الجن له يعملون بين يديه ما يشاء الرياح لسليمان تسير بأمره، وتسخير الجن له يعملون بين يديه ما يشاء قال تعالى: ﴿ وَلِسُلْيَمْنَ الرِّيحَ غُدُونُهَا شَهُرُّ وَرَواحُهَا شَهُرُّ وَاسَلْنَالُهُ عَمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَمِن النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَمِن اللّهُ اللّهُ النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوُرِثَ سُلْيَمْنُ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوُرِثَ سُلْيَمْنُ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوُرِثَ سُلْيَمْنُ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوُرِتُ سُلْيَمْنُ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوُرِتُ سُلْيَمْنُ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوُرِتُ سُلْيَمْنُ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلَمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوَرِتُ سُلْيَابُونَ دَاوُدُوقَالَ يَتَأَيُّهَا النّاسُ عُلَمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَوَرِتُ سُلْيَا مُنْ فَلَا يَعْمَالُونَ مِن عُلَمْنَا مَنطِقَ الطّيرِ وَالْعَدِيمُ مِنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

كما يجب الإيمان على وجه التفصيل بما قص الله عز وجل في كتابه من أخبار الرسل مع أقوامهم، وما جرى بينهم من الخصومة، ونصر الله لرسله وأتباعهم. كقصة موسى مع فرعون، وإبراهيم مع قومه، وقصصص نوح وهود وصالح وشعيب ولوط مع أقوامهم. وما قصص الله علينا في شأن يوسف مع إخوته وأهل مصر، وقصة يونس مع قومه، إلى آخر ما جاء في كتاب الله من أخبار الأنبياء والرسل، وكذلك ما جاء في السنة فيجب الإيمان به إيماناً مفصلاً بحسب ما جاءت به النصوص.

وبذلك يتحقق الإيمان بالرسل بقسميه المحمل والمفصل. والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۵۳۲).

# المبحث الرابع ما يجب علينا نحو الرسل

يجب على الأمة تجاه الرسل حقوق عظيمة بحسب ما أنزلهم الله مسن المنازل الرفيعة في الدين، وما رفعهم الله إليه من الدرجات السامية الجليلة عنده، وما شرفهم به من المهمات النبيلة وما اصطفاهم به من تبليغ وحيه وشرعه لعامة خلقه. ومن هذه الحقوق:

1- تصديقهم جميعاً فيما جاءوا به، وأهم مرسلون من رهم، مبلغون عن الله ما أمرهم الله بتبليغه لمن أرسلوا إليهم وعدم التفريق بينهم في ذلك. قال ما أمرهم الله بتبليغه لمن أرسلوا إليهم وعدم التفريق بينهم في ذلك. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ (النساء: ١٤). وقال تعالى: ﴿ وَاَطِيعُوا اللّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِن تَوَلَيْتُم فَاعَلَمُوا انّهَ وَاطِيعُوا اللّه وَالله وَرُوا فَإِن تَوَلَيْتُم فَاعَلَمُوا انّه مَا وَحَلُوا الله وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ عَلَى رَسُولِنَا اللّهَ وَرُسُلِهِ وَيُقُولُونَ مَا يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُويِدُونَ أَن يُقَرِقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعُولُونَ أَن يُتَخِذُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ مَنْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ مَا يَا وَلَا عَرْ وَحِلْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ وَيُولِيدُونَ أَن يُتَخِذُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ مَا يَا لَهُ مَن الرسل فيما جاءوا أَوْلَكِكُ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًا ﴾ (النساء: ١٥ ١ / ١٥). فيجب تصديق الرسل فيما جاءوا به من الرسالات وهذا مقتضى الإيمان هم.

ومما يجب معرفته أنه لا يجوز لأحد من الثقلين متابعة أحدٍ من الرسل السابقين بعد مبعث محمد الله المبعوث للناس كافة، إذْ أن شريعته حاءت ناسخة لجميع شرائع الأنبياء قبله فلا دين إلا ما بعثه الله به ولا متابعة إلا لهذا النبي الكريم. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرً ٱلْإِسْلَكِم دِينًا فَلَن يُقَبّلَ مِنْ لُهُ وَهُوَ

فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (آل عمران: ٥٨). وقال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَا الْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (آل عمران: ٨٥). كَآ قَا قَالِنَاسِ بَشِيرًا وَلَكِنَ أَكْرَالنَّاسِ لَايَعْلَمُونَ ﴾ (سا: ٢٨). وقال تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا .. ﴾ (الأعراف: ١٥٨).

٧- موالاتهم جميعاً ومحبتهم والحذر من بغضهم وعداوتهم.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُولُ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَ الْمَؤْمِنُونَ وَالْمَؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ اَوْلِياآهُ بَعْضِ الله (المائدة: ٥١). وقال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ اَوْلِيآهُ بَعْضِ الله (التوبة: ٧١). فتضمنت الآية وصف المؤمنين بموالاة بعضهم لبعض فدخول في ذلك رسل الله الذين هم أكمل المؤمنين إيماناً وعليه فإن موالاتهم ومحبتهم في قلوب المؤمنين هي أعظم من موالاة غيرهم من الخلق لعلو مكانتهم في الدين ورفعة درجاتهم في الإيمان. ولذا حذر الله من معاداة رسله وعطفها في الذكر على معاداة الله وملائكته وقرن بينهما في العقوبة والجزاء. فقال عز من قائل: ﴿ مَن كَانَ عَدُوّاً لِللّهِ وَمَلَيْهِ حَوْرُسُ لِهِ وَوَجْبُرِيلُ وَمِيكُنْلُ فَإِنَ اللّهَ عَدُونُ اللّهَ عَدُونُ اللهُ عَنْ اللّهِ اللّهُ عَدُونُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ وَمُن اللّهُ عَدُونُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ وَمُن اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونَ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونَ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونَ اللّهُ عَدُونَ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدْ اللّهُ اللّهُ عَدْ عَنْ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَدْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَدْ عَنْ اللّهُ عَدُونُ اللّهُ عَمْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ ا

المبحث الأول من هذا الفصل.

كما دلت السنة أيضاً على أن منزلة الرسل لا يبلغها أحد من الخلق لما رواه الشيخان من حديث أبي هريرة عن النبي الله أنه قال: (لا ينبغي لعبد أن يقول: أنا خير من يونس بن متى) (() وفي رواية للبخاري: (من قال أنا خير من يونس بن متى فقد كذب) (أ). قال بعض شراح الحديث: «إنه الله قيال أن يتخيل أحد من الجاهلين شيئاً من حط مرتبة يونس الله مسن أجل ما في القرآن العزيز من قصته». وبين العلماء: «أن ما حرى ليونس الم يحطه من النبوة مثقال ذرة وخص يونس بالذكر لما ذكر الله من قصته في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَ هَبَ مُغَنَضِبًا فَظَنَّ أَن النَّ نَقْدُرعَكَيْ فِ فَاكُن مَن النبوة مثقال ذرة وخص يونس بالذكر لما ذكر الله من قصته في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَ هَبَ مُغَنَضِبًا فَظَنَّ أَن النَّ نَقْدُرعَكَيْ فِ فَاكُن مِن ٱلظَّالِمِين فَالْسَان الكريم كقوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَ هَبَ مُغَنْضِبًا فَظُنَّ أَن النَّ الْعَلْمِين الْمُؤْمِنِين ﴿ وَلَا ٱلنُّونِ إِذ نَا هُمَ مُغَنْضِبًا فَظُنَّ أَن النَّ اللَّهُ مِن النبوة مثقال ذرة وخوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسُ لَمِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الإنبياء: ١٣٩-١٤٨)». وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسُ لَمِن ٱلْمُرْسَلِينَ ... الآيات ﴾ (الصافات: ١٣٩-١٤٨)».

٤- اعتقاد تفاضلهم فيما بينهم وأهم ليسوا في درجة واحدة بل فضل الله بعضهم على بعض، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُم مَن كُلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴾ (البقرة:٣٥٣). قال الطــــبري في تفسير الآية: «يقول تعالى ذكره: هؤلاء رسلي فضلت بعضهم على بعض، فكلمت بعضهم كموسى في ورفعت بعضهم درجات على بعض بالكرامة ورفعة المنــزلة». فإنــزال كل واحد منهم منــزلته في الفضـــل والرفعــة بحسب دلالات النصوص من جملة حقوقهم على الأمة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤١٦)، ومسلم برقم (٢٣٧٦)، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٤٦٠٤).

٥- الصلاة والسلام عليهم فقد أمر الله الناس بذلك وأخبر الله بإبقائــــه الثناء الحسن على رسله وتسليم الأمم عليهم من بعدهم. قال تعــالي عـن نوح: ﴿ وَتَرَكِّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ \* سَلَمُّ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (الصافات:٧٩،٧٨). وقال عن إبراهيم : ﴿ وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ \* سَلَامٌ عَلَىٓ إِبْرَهِيمَر ﴾ (الصافات : ١٠٩،١٠٨). وقال عن موسى وهــــارون: ﴿ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِـمَا فِي ٱلْآخِرِينَ \* سَلَنُمْ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَلُرُونَ ﴾ (الصافات: ١٢٠،١١٩). وقال تعالى: ﴿ وَسَلَامُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (الصافات: ١٨١). قال ابن كثير: «قولــه تعالى ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (الصافات:٧٩) مفسراً لما أبقى عليه من الذكر الجميل والثناء الحسن أنه يسلم عليه جميع الطوائف». وقد نقل الإمام النووي إجماع العلماء على جواز الصلاة على سائر الأنبياء واستحبابها. قال: «أجمعوا على الصلاة على نبينا محمد ﷺ . وكذلك أجمع من يعتد به علي حوازها على سائر الأنبياء والملائكة استقلالاً وأما غير الأنبياء فالجمهور على أنه لا يصلى عليهم ابتداء».

فهذه طائفة مما يجب للرسل من حقوق على هذه الأمة مما دلـــت عليــه النصوص وقرره أهل العلم. والله تعالى أعلم.

### المبحث الخامس أولو العزم من الرسل

أُولُو العزم من الرسل هم : ذوو الحزم والصبر. قال تعالى : ﴿ فَأَصْبِرُكُمَا صَبَرَاًوْلُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ ﴾ (الاحقاف:٣٥).

وقد اختلف العلماء فيهم. فقيل المراد بأولي العزم هم جميع الرسل. و «من» في قوله ﴿ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ لبيان الجنس لا للتبعيض. قال ابن زيد: «كل الرسل. كانوا أولي عزم لم يبعث الله نبياً إلا كان ذا عزم وحزم ورأي وكمال عقل».

وقيل هم خمسة: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم وسلم. قال ابن عباس: «أولو العزم من الرسل النبي صلى الله عليه وآله وسلم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى». وهذا القول قال مجاهد وعطاء الخراساني، وعليه كثير من متأخري أهل العلم.

وقد ذكر الله هؤلاء الخمسة مجتمعين في موطنين من كتابه وبه استدل لهذا القول. الأول في سورة الأحزاب. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ لَمُ اللَّهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَلَقًا عَلَيْظًا ﴾ (الأحزاب:٧). والثاني في سورة الشورى.

قال تعسالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَالَّذِي ٓ اَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَالَّذِي َ اَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّىٰ بِهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ ع

وهؤلاء الخمسة هم أفضل الرسل وحيار بني آدم. فعن أبي هريرة الله أنه قال: (حيار ولد آدم خمسة نوح وإبراهيم وعيسى وموسيى ومحمد الله وحيرهم محمد الله وصلى الله وسلم عليهم أجمعين)(١).

وأفضلهم محمد على على ما أخرج البخاري من حديث أبي هريرة على عن النبي على أنه قال: (أنا سيد ولد آدم يوم القيامة وأول من ينشق عنه القبر وأول شافع وأول مشفع)(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار انظركشف الأستار (٣/٣) ١١)، والهيثمي في المجمع (٨/٥٥) وقال: «رجالــــه رحـــال الصحيح»، والحاكم وقال صحيح الإسناد ووافقه الذهبي، المستدرك للحاكم: ٧/٢ ٥٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٢٧٨)، وأبو داود:٥/٣٨، برقم (٢٦٧٣).

# المبحث السادس خصائص نبينا محمد ﷺ وحقوقه على أمته مع بيان أن رؤية النبي ﷺ في المنام حق

### أولاً: خصائصه صلى الله عليه وسلم:

لقد خص الله تبارك وتعالى نبينا محمداً الله بكتير من الخصائص والمناقب التي فضله بها على غيره من المرسلين وميزه عن سائر العالمين. ومن هذه الخصائص:

1- عموم رسالته لكافة الثقلين من الجن والإنس فلا يسع أحداً منهم إلا اتباعه والإيمان برسالته. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنْكَ إِلَاكَ أَفَدُ قَالَانَاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ (سانه ٢٨). وقال تعالى: ﴿ تَبَارِكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِللهِ عَنْهما: «العالمين لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (الفرقان: ١). قال ابن عباس رضي الله عنهما: «العالمين : الجن والإنس». وعن أبي هريرة عنه عن النبي الله أنه قال: (فضلت على الأنبياء بست: أعطيت حوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وأحلت لي الغنائم، وحعلت لي الأرض طهوراً ومسجداً، وأرسلت إلى الخلق كافة، وختم بي النبيون) (١). وأخرج الإمام مسلم في صحيحه عن أبي هريرة عنه عن النبي النبيون) (١). وأخرج الإمام مسلم في صحيحه عن أبي هريرة هذه الأمة الأمة الذي قال: (والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني، ثم يموت و لم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كسان من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٥٢٣) .

أصحاب النار)(١).

7- أنه خاتم الأنبياء والمرسلين كما دلت على ذلك النصوص. قال تعالى: 
﴿ مَّاكَانَ مُحَمَّدُ أَبّا آَحَلِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيِّنَ ﴾ (الأحزاب: ٠٤). وأخرج الشيخان من حديث أبي هريرة على عن النبي قال: (إن مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بني بيتاً فأحسنه وأجمله الا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون ولا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون المسوص هلا وضعت هذه اللبنة؟ قال: فأنا اللبنة وأنا خاتم النبيين) (٢). ولهذه النصوص أجمعت الأمة سلفاً وخلفاً على هذه العقيدة كما أجمعت على تكفير من ادعى النبوة بعده في ووجوب قتل مدعيها إن أصر على ذلك. قال الألوسي: «وكونه في خاتم النبيين مما نطق به الكتاب، وصدعت به السنة، وأجمعت عليه الأمة، فيكفر مدعي خلافه ويقتل إن أصر».

٣- أن الله أيده بأعظم معجزة وأظهر آية وهو القرآن العظيم، كلام الله المحفوظ من التغيير والتبديل، الباقي في الأمة إلى أن يأذن الله برفعه إليه. قال المحفوظ من التغيير والتبديل، الباقي في الأمة إلى أن يأذن الله برفعه إليه. قال تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ الْجَتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُولُ بِمِثْلِهِ اللهِ اللهِ وَالْمِثْلِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَقَال تعالى: ﴿ أُولَمُ يَكُفِهِمُ أَنَا اللهُ وَلَوْ يَكُفِهِمُ أَن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٥٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٥٣٥)، ومسلم برقم (٢٢٨٦)، واللفظ للبخاري.

عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيا أوحاه الله إلي، فأرجو أن أكـــون أكثرهم تابعا يوم القيامة)(١).

٥- أنه سيد ولد آدم يوم القيامة. فعن أبي هريرة الله قال: قال رسيول
 الله قله: (أنا سيد ولد آدم يوم القيامة وأول من ينشق عنه القبر وأول شافع
 وأول مشفع) (١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٤٩٨١)، ومسلم برقم (١٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند: ٤٧/٤)، والترمذي وقال حديث حسن، والترمذي:٥/٢٢، برقــم (٣٠٠١)، والحاكم وصححه ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٦٥٢٨)، ومسلم برقم (٢٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (٢٢٧٨). وتقدم صفحة ١٠٩.

٦- أنه صاحب الشفاعة العظمى وذلك عندما يشفع لأهل الموقف في أن يقضى بينهم ربمم بعد أن يتدافعها أفضل الرسل وهي المقام المحمود المذكور فسر المقام المحمود بالشفاعة جمع من الصحابة والتابعين منهم حذيفة وسلمان وأنس وأبو هريرة وابن مسعود وجابر بن عبدالله وابن عباس ومجاهد وقتادة وغيرهم. وقال قتادة: «كان أهل العلم يرون المقام المحمود هو شفاعته يـــوم القيامة». وقد دلت السنة كذلك على شفاعته ﷺ في أهل الموقف كما جاء ذلك في حديث الشفاعة الطويل الذي أخرجه الشيخان مـن حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ وفيه ذكر اعتذار آدم ثم نوح ثم إبراهيــــم ثم موســــي ثم عيسى عن قبول الشفاعة وكلهم يقول: (لست هناك) إلى أن قال: (فيأتونني فأنطلق، فأستأذن على ربي فيؤذن لي عليه، فإذا رأيت ربي وقعت له ساجدا فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم يقال لي: ارفع محمد، قل يسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع فأحمد ربي بمحامد علمنيها ثم أشفع ..)(١) الحديث.

٧- أنه صاحب لواء الحمد وهو لواء حقيقي يختص بحمله يوم القيامـــة، ويكون الناس تبعا له وتحت رايته واختص به لأنه حمد الله بمحامد لم يحمــده هما غيره. ذكر هذا بعض أهل العلم. وقد دلت السنة على اختصاصه بحـــذه الفضيلة العظيمة. فعن أبي سعيد الخدري شي قال: قال رسول الله الله الناسة وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئــــذ سيد ولد آدم يوم القيامة، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئــــذ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٣٤٠)، ومسلم برقم (١٩٣).

آدم فمن سواه، إلا تحت لوائي، وأنا أول مـــن تنشــق عنــه الأرض ولا فخر)(١).

٨- أنه صاحب الوسيلة، وهي درجة عالية في الجنة، لا تكون إلا لعبد واحد، وهي أعلى درجات الجنة. فعن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أنه سمع رسول الله على يقول: (إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا علي، فإنه من صلى علي صلاة صلى عليه الله بها عشرا، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو فمن سأل لي الوسيلة حلت له الشفاعة)(٢).

إلى غير ذلك من خصائصه ومناقبه على الدالة على علو درجته عند ربه، وسمو مكانته في الدنيا والآخرة، وهي كثيرة جدا.

#### ثانيا: حقوق النبي ﷺ على أمته:

حقوق النبي على أمته كثيرة وقد تقدم ذكر بعضها فيما يجب على الأمة من حقوق عامة تجاه الرسل قاطبة. وفيما يلي عرض لبعض حقوق الخاصة على أمته، وهي :

١- الإيمان المفصل بنبوته ورسالته واعتقاد نسخ رسالته لجميع الرسالات السابقة. ومقتضى ذلك: تصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، واجتناب ما

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن الترمذي ٥٨٧/٥، برقم (٣٦١٥)، وبنحــو الإمام أحمد في المسند: ٢/٣.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم برقم (۳۸٤).

غى عنه وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع. وقد دلت على ذلك الأدلة من الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ فَعَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ النّذِي يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَكَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِيّ الْأَمِيّ اللّذِي يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَكَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِيّ الْأَمْنِ اللّذِي يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَكَلّمَ يَهِ وَقَالَ تَعَالى: ﴿ وَمَا اللّهِ عَلَيْهُ وَالْتَالِمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَنْهُ فَانَنَهُ وَلَا عَلَيْ وَحَلَيْ اللهُ وَمَا نَهُ مَنْهُ فَانَنَهُ وَأَلَا الله عَنهما أن رسول الله عليه قال: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا رضي الله عنهما أن رسول الله عليه قال: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحساهم على الله) ().

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٥)، ومسلم برقم (٢٢).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجة (المقدمة): ١/١، برقم (٥).

بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس: (اللهم اشهد اللهم السهد اللهم اشهد اللهم الشهد ثلاث مرات) (١). وقال أبو ذر الله تركنا محمد الله وما يحرك طائر جناحيه في السماء إلا أذكرنا منه علما) (١). والآثار في هذا كثيرة عن السلف رحمهم الله.

٣- محبته ﷺ وتقليم محبته على النفس وسائر الخلق. والمحبة وإن كـــانت واجبة لعموم الأنبياء والرسل إلا أن لنبينا ﷺ مزيد اختصاص بما ولذا وجب أن تكون محبته مقدمة على محبة الناس كلهم من الأبناء والآباء وسائر الأقارب بل مقدمة على محبة المرء لنفسه. قال تعالى: ﴿ قُلْإِن كَانَءَاكَأَوُّكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوا جُكُرُوعَشِيرَتُكُمْ وَأَمُوالُ أَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَ إِلَيْكُم مِن ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ عَنَرَبُّصُواْ حَتَّى يَأْقِ اللَّهُ بِأَمْرِةً وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَكسِقِينَ ﴾ (التوبة: ٢٤). فقرن الله محبة رسوله ﷺ بمحبته عز وجل وتوعد من كان مالــــه وأهله وولده أحب إليه من الله ورسوله -توعدهم بقولــه : ﴿ فَتَرَبُّصُواْ حَتَّىٰ ـ يَأْقِكَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ قِوَاللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينِ ﴾. وفي الصحيحين من حديث أنس الله قال: قال النبي الله الله ولا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه مــن والده وولده والناس أجمعين) (٢). وعن عمر الله أنه قال للنبي على: يسا رسول الله أنت أحب إلي من كل شيء إلا من نفسي. فقال النــبي ﷺ: (لا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم من حديث جابر بن عبدالله في حجة النبي ﷺ ، برقم (١٢١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند: ١٥٣/٥ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (١٥)، ومسلم برقم (٤٤).

والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك). فقال له عمر: فإنه الآن والله لأنت أحسب إليَّ من نفسي. فقسال النبي الله الآن يا عمر)(١).

أوجبها الله في كتابه. قال تعالى: ﴿ لِتَّؤْمِ نُواْبِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ـ وَتُعَـزَّرُوهُ وَتُوَقِّـرُوهُ ﴾ (الفتح: ٩). وقال تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِـ، وَعَزَّرُوهُ وَنَصَـرُوهُ وَٱتَّابَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ وَأُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُقُلِحُونَ ﴾ (الأعراف:١٥٧). قال ابــن عبـاس: «تعزروه: تجلوه. وتوقروه: تعظموه». وقال قتادة: «تعــــزروه: تنصــروه. وتوقروه: أمر الله بتسويده». وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَائْقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ } (الحمرات: ١). وقال عز وحل : ﴿ لَاتَّجْعَلُواْ دُعَآ اَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمُ مَّكُ عُلَّهِ بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ (النور:٦٣). قال مجاهد: «أمرهم أن يدعوه يا رسول الله في لين وتواضع ولا يقولوا يا محمد في تجـــهم». وقـــد ضرب أصحاب النبي ﷺ أروع الأمثال في تعظيم النبي ﷺ. قال أسامة بـــن شريك: «أتيت النبي ﷺ وأصحابه حوله كأنما على رؤوسهم الطير». وتعظيم النبي ﷺ واحب بعد موته كتعظيمه في حياته. قال القاضي عيــاض: «واعلم أن حرمة النبي ﷺ بعد موته، وتوقيره وتعظيمه، لازم كما كان حال حياته، وذلك عند ذكره ﷺ، وذكر حديثه وسنته، وسماع اسمه وســـــيرته، ومعاملة آله وعترته، وتعظيم أهل بيته وصحابته».

<sup>(</sup>١) رواه البحاري من حديث عبدالله بن هشام برقم (٦٦٣٢).

٥- والصلاة والتسليم على النبي ﷺ والإكثار من ذلك كمـــا أمــر الله بذلك. قال تعالى: ﴿ إِنَّاللَّهَ وَمَلَيْهِكَ تَهُ.يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْعَكَيْهِ وَسَلِّمُواْتَسْلِيمًا ﴾ (الأحزاب:٥١). قال المبرد: «أصل الصلاة: الترحم. فهي من الله رحمة. ومن الملائكة رقة واستدعاء للرحمة مــن الله». وعن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما عن النبي على أنــه قــال: (من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشرا)(١). وعن على را عن النبي والسلام وإن كانت مشروعة في حق الأنبياء كلهم كما تقدم فهي متاكدة في حق نبينا ﷺ ومن أعظم حقوقه على أمته وهي واجبــة عليــهم ولـــذا ذكرناها هنا من جملة حقوقه الخاصة على أمته. وقد صرح العلماء بوجـوب الصلاة على النبي على ونقل بعضهم الإجماع على ذلك. قال القاضي عياض: «اعلم أن الصلاة على النبي على فرض على الجملة، غير محدد بوقت لأمر الله تعالى بالصلاة عليه، وحمله الأئمة والعلماء على الوجوب وأجمعوا عليه».

7- الإقرار له بما ثبت في حقه من المناقب الجليلة والخصائص السامية والدرجات العالية الرفيعة على ما تقدم بيان بعضها في أول هذا المبحث وغير ذلك مما دلت عليه النصوص. والتصديق بكل ذلك والثناء عليه به ونشره في الناس، وتعليمه للصغار وتنشئتهم على محبته وتعظيمه ومعرفة قدره الجليل عند ربه عز وجل.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۳۸٤).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ٥/١٥٥ رقم (٣٥٤٦) وقال حديث حسن صحيح وأحمد في المسند: ٢٠١/١ .

فأمر الله نبيه في أن يقرر للأمة أنه مرسل من الله ليس له من مقام الربوبية شيء وليس هو بمملك إنما يتبع أمر ربه ووحيه. كما حذر النبي في أمته من الغلو فيه والتجاوز في إطرائه ومدحه. ففي صحيح البخاري من حديث عمر بن الخطاب في عن النبي في أنه قال: (لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم فإنما أنا عبده، فقولوا: عبدالله ورسوله)(۱). وعسن والإطراء: هو المدح بالباطل ومجاوزة الحد في المدح ذكره ابن الأثير. وعسن ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء رجل إلى النبي في فراجعه في بعض الكلام فقال: ما شاء الله وشئت! فقال رسول الله في (أجعلتني لله نداً بل ما شاء الله وحده)(۱). فحذر النبي في من الغلو فيه وإنزاله فوق منزلته، ما شاء الله وحله. وفي هذا تنبيه إلى غير ما ذكر من أنواع الغلو فإن الغلو في النبي في عرم بشتى صوره وأشكاله.

ومن صور الغلو في النبي الله التي تصل إلى حدّ الشرك، التوجه له بالدعاء فيقول القائل: يا رسول الله افعل لي كذا وكذا. فإن هذا دعاء والدعاء عبادة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٤٥)، وبنحوه الإمام أحمد في المسند: ٢٣/١ .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في المسند: ٢١٤/١، وبنحوه ابن ماحة في السنن برقم (٢١١٧).

لا يصح صرفها لغير الله. ومن صور الغلو فيه الذبح له أو النسذر له أوالطواف بقبره أو استقبال قبره بصلاة أو عبادة فكل هذا محرم لأنه عبدة وقد نهى الله عن صرف شيء من أنواع العبادة لأحد من المخلوقين فقال عز وجل: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُعْيَاى وَمَمَاقِ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ أَهُ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنْ أَوَّلُ ٱللَّهُ إِمِينَ ﴾ (الأنعام: ١٦٣،١٦٢).

٨- ومن حقوق النبي ﷺ محبة أصحابه وأهل بيته وأزواجه وموالاتهــــــم جميعاً والحذر من تنقصهم أو سبهم أو الطعن فيهم بشيء فإن الله قد أوحب على هذه الأمة موالاة أصحاب نبيه وندب من جاء بعدهم إلى الاستغفار لهم وسؤال الله أن لا يجعل في قلوبهم غلاً لهم. فقال بعد أن ذكـــر المــهاجرين والأنصار: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَرِلإِخْوَلِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُو بِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيُّمُ ﴾ (الحشر:١٠). وقال تعالى في حق قرابة رسوله ﷺ وأهل بيته: ﴿ قُلْلًآ أَسْتُلُكُورُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ ﴾ (الشورى:٢٣). جاء في تفسير الآية: «قل لمن اتبعك من المؤمنين لا أسألكم على ما حئتكم به أحراً إلا أن تــودوا قرابتي». وأخرج مسلم في صحيحه من حديث زيد بن أرقم رضي أن رسول الله على قام خطيباً في الناس فقال: (أما بعد ألا أيها الناس. فإنما أنـــا بشــر يوشك أن يأتي رسول ربي فأحيب وأنا تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب فيــه الهدى والنور. فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به). فحث على كتـــاب الله ورغب فيه ثم قال: (وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي. أذكركـــم الله في

فهذه بعض حقوق النبي على أمته على سبيل الإيجاز والاختصار والله تعالى الهادي لنا ولإخواننا على تأديتها والعمل بها.

### ثالثاً: بيان أن رؤية النبي ﷺ في المنام حق:

فعن أبي هريرة على قال: قال النبي الله النبي الله النبي المنام فقد رآني. فإن

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲٤۰۸).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٦٧٣)، ومسلم برقم (٢٥٤١)، واللفظ للبخاري.

الشيطان لا يتمثل بي) (١) أخرجه مسلم. وفي لفظ آخر أخرجه الشيخان من حديث أبي هريرة عن النبي في قال: (من رآني في المنام فسيراني في اليقظة، ولا يتمثل الشيطان بي) (٢) قال البخاري قال ابن سيرين: «إذا رآه في صورته». وعن حابر بن عبدالله عن النبي في أنه قال: (من رآني في النوم فقد رآني فإنه لا ينبغي للشيطان أن يتشبه بي) (٣) رواه مسلم.

فدلت الأحاديث على صحة رؤية النبي في المنام وأن من رآه فرؤياه صحيحة لأن الشيطان لا يتصور في صورة رسول الله في على أنه ينبغي أن يتنبه إلى أن الرؤية الصحيحة لرسول الله في هو أن يُسرى على صورت الحقيقية المعروفة من صفاته، وإلا فلا تكون الرؤية صحيحة ولذا قال ابسن سيرين: «إذا رآه في صورته» كما تقدم النقل عنه من صحيح البخاري. ولذا أورد البخاري قول ابن سيرين بعد ذكر الحديث على سبيل التفسير لمعنى الرؤية في الحديث. ويشهد لهذا ما أخرجه الحاكم من طريق عاصم بن كليب: حدثني أبي قال: قلت لابن عباس رأيت النبي في في المنام. قال: صفه لي. قال: ذكرت الحسن بن علي فشبهته به. قال: إنه كان يشبهه في قال ابن حجر سنده حيد.

وعن أيوب قال: «كان محمد - يعني ابن سيرين - إذا قص عليه رحــــل

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٦٩٩٣)، ومسلم برقم (٢٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) مسلم برقم (٢٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) المستدرك: ٣٩٣/٤، وصححه ووافقه الذهبي.

أنه رأى النبي على قال: صف لي الذي رأيته. فإن وصف له صفة لا يعرف ها قال: لم تره» نقله ابن حجر في الفتح وقال: سنده صحيح.

وأما قول النبي ﷺ: (من رآني في المنام فسيراني في اليقظة)، فللعلماء في تفسير الرؤية في اليقظة أقوال أشهرها ثلاثة :

الأول: أنها على التشبيه والتمثيل وقد دل على هذا ما حـــاء في روايــة مسلم من حديث أبي هريرة وفيها: (فكأنما رآني في اليقظة).

الثاني : أنما خاصة بأهل عصره ممن آمن به قبل أن يراه.

الثالث: أنها تكون يوم القيامة. فيكون لمن رآه في المنام مزيد خصوصية على من لم يره في المنام. هذا والله تعالى أعلم.

## المبحث السابع ختم الرسالة وبيان أنه لا نبي بعده

تقدم الحديث عن هذه المسألة مع ذكر الأدلة عليها عند الحديث عـــن خصائص النبي في وأنه خاتم النبيين والحديث عن ختم الرسالة هنا هو مـن حانب آخر وهو أثر هذه العقيدة على دين المسلمين وثمرة تقريرها عليهم. فمن ثمار هذه العقيدة:

١- استقرار التشريع و كمال الدين لدى الأمة وأثر ذلك الكبير في حياة الأمة ولذا امتن الله على هذه الأمة بذلك في قوله تعالى: ﴿ اَلْيَوْمَ أَكُمْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ يَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَدِينَا ﴾ (المائدة:٣). وقد كان نوول هذه الآية على النبي في حجة الوداع قبل وفاته بأشهر بعد أن أكمل الله له التشريع. ولذا كان اليهود يغبطون المسلمين على هدف الآية على ما أخرج الشيخان أن رجلا من اليهود جاء إلى عمر في فقال: ﴿ الَّيوْمَ أَكُملَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (اكم وقد أبرز النبي عيدا). قال وأي آية؟ قال: ﴿ الَّيوْمَ أَكُملَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (١). وقد أبرز النبي أكم وأحسن بناؤه إلا موضع لبنة، فكانت بعثته موضع تلك اللبنة ختم بها البناء، وفي هذا تقرير ظاهر إلى أنه لم يبق مجال للزيادة في هذا الدين خاصة ولا الرسالات عامة كما أنه لا يمكن الزيادة في ذلك القصر بعد أن اكتمل بناؤه. وقد تقدم الحديث بنصه في المبحث السابق ضمن الحديث عين خصائص وقد تقدم الحديث بنصه في المبحث السابق ضمن الحديث عين خصائص

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٤٥)، ومسلم برقم (٣٠١٧).

النبي ﷺ فليراجع في موضعه. (١)

٢- ثقة الأمة بعدم نسخ هذا الدين وشريعة محمد ﷺ ببعثه نبيا آخر «ومعنى ختم النبوة بنبوته عليه الصلاة والسلام أنه لا تبتدأ نبوة ولا تشريعة بعد نبوته وشرعته، وأما نزول عيسى عليه السلام وكونه متصف بنبوته السابقة فلا ينافي ذلك، على أن عيسى عليه السلام إذا نزل إنما يتعبد بشريعة نبينا ﷺ دون شريعته المتقدمة لأنها منسوخة فلا يتعبد إلا بهذه الشريعة أصولا وفروعا».

٣- القطع بتكذيب كل مدع للنبوة بعده عليه الصلاة والسلام دون نظر أو تأمل، وهذا من أبرز ثمرات الإيمان بعقيدة ختم النبوة التي تحصل العصمة للأمة من اتباع من ادعى النبوة من الدجالين الكذابين، ولهذا كالتنبيه على هذا الأمر العظيم هو من أعظم مقاصد النبي في يقريره اعتقاد ختم النبوة به وذلك بإخباره عن خروج كذابين ثلاثين في هذه الأمة كلهم يدعي النبوة ثم تقريره أنه لا نبي بعده تحذيرا للأمة من تصديقهم واتباعهم. كما جاء هذا في حديث ثوبان في في الفتن مرفوعا للنبي في وفيه: (... وإنه سيكون في أمتي ثلاثون كذابون كلهم يزعم أنه نبي وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي) (٢).

٤- ظهور فضل الأمراء والعلماء من هذه الأمة حيث جعل سياسة الأمة في الدين والدنيا لهم بخلاف بني إسرائيل فإلهم كانت تسوسهم الأنبياء. فعن أبي هريرة هي عن النبي في قال: (كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وستكون خلفاء تكثر). قالوا: فمنا

<sup>(</sup>١) انظر ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٤٩٩/٤ برقم (٢٢١٩) وقال حديث حسن صحيح، وبنحوه أبو داود عن أبي هريـــرة سنن أبي داود ٣٢٩/٤ برقم (٤٣٣٤-٤٣٣٤).

تأمرنا؟ قال: (فوا ببيعة الأول فالأول وأعطوهم حقهم فإن الله سائلهم عما استرعاهم) (١). فكان مقام الخلفاء في الأمة مقام الأنبياء في بني إسرائيل في سياسة الناس وقيادهم. وفي حديث آخر عن أبي هريرة هذه عن النبي قال: (إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها وينها) (٢). وواقع الأمة يشهد بهذا فلا يزال أمر الدين والدنيا محفوظا بالخلفاء والأمراء والعلماء الذين يسوسون الناس بالشرع، ولا يزال الله تعالى يجدد لهذه الأمة ما اندرس من معالم دينها على مر العصور والدهور بالأئمة المحددين الذين ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، فدين الله بحم قائم غضا طريا على تطاول عهد البعثة وتقادم زمن الرسالة. وذلك فضل الله على هذه الأمة عامة ومن شرفه بهذا المقام خاصة.

وعلى كل حال فعقيدة ختم النبوة وآثارها في الدين من أبرز خصائص هذه الأمة التي أكسبتها قوة الإيمان بدينها وصدق اليقين به ورسوخ القدم في الثبات عليه، إلى أن يأتي أمر الله.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٥٥)، وصحيح مسلم برقم (١٨٤٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود ٣١٣/٤ برقم (٤٢٩١)، والحاكم وصححه ووافقه الذهبي، المستدرك ٢٢/٤ .



# المبحث الثامن الإسراء بالرسول ﷺ حقيقته وأدلته

#### تعريف الإسراء لغة وشرعا:

الإسراء في اللغة : من السرى وهو: سير الليل أوعامته. وقيل: سير الليل كله.

ويقال : سريت، وأسريت. ومنه قول حسان:

أسرت إليك ولم تكن تسري

والإسراء إذا أطلق في الشرع يراد به: الإســـراء برســول الله على مــن المسجد الحرام بمكة إلى بيت المقدس بإيليا ورجوعه من ليلته.

#### حقيقة الإسراء وأدلته:

والإسراء آية عظيمة أيد الله بها النبي على قبل الهجرة حيث أسري به ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى راكبا على البراق بصحبة حسبريل عليه السلام حتى وصل بيت المقدس، فربط البراق بحلقة باب المسجد، ثم دخل المسجد وصلى فيه بالأنبياء إماما، ثم جاءه جبريل بإناء من خمر وإناء من لبن فاختار اللبن على الخمر فقال له جبريل: هديت للفطرة. وقدد دل على الإسراء الكتاب والسنة.

قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَذِى أَسْرَى بِعَبْدِهِ عَلَيْكُمْ مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ لِلْرِيَةُ مِنْ ءَايَئِنَأَ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (الإسراء: ١).

ومن السنة حديث أنس بن مالك الذي أخرجه مسلم في صحيحه مسن طويل طريق ثابت البناني عن النبي على قال: (أتيت بالبراق «وهو دابة أبيض طويل فوق الحمار ودون البغل يضع حافره عند منتهى طرفه» قال: فركبته حتى أتيت بيت المقدس. قال: فربطته بالحلقة التي يربط به الأنبياء، قال: ثم دخلت المسجد فصليت فيه ركعتين، ثم خرجت فجاءني جبريل عليه السلام بإناء من خمر وإناء من لبن فاخترت اللبن. فقال حبريل على: اخترت الفطرة)(۱). ثم ذكر بقية الحديث وعروجه إلى السماء. وقد دل على الإسراء برسول الله على عدة أحاديث منها ما جاء في الصحيحين ومنها ما جاء في السنن وغيرها وقد رواه عن رسول الله على جمع من الصحابة نحو الثلاثين رجلا ثم تناقلها عنهم مالا يحصي عدهم إلا الله مسن رواة السنة وأئمة الدين.

وقد اتفقت كلمة علماء المسلمين سلفا وخلفا وانعقد إجماعهم على صحة الإسراء برسول الله الله وأنه حق. نقل الإجماع على ذلك القاضي عياض في (الشفاء) والسفاريني في (لوامع الأنوار). والإسراء كان بروح النبي النبي وحسده، يقظة لا مناما. فهذا هو الذي دلت عليه النصوص الصحيحة وعليه عامة الصحابة وأئمة أهل السنة والمحققين من أهل العلم.

قال ابن أبي العز الحنفي: (وكان من حديث الإسراء: أنه أسري بجسده في اليقظة على الصحيح من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ..). وقال القاضى عياض مقررا أن هذا هو الذي عليه عامة أهل العلم من الصحابة

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۱۲۲).

فمن بعدهم: (وذهب معظم السلف والمسلمين إلى أنه إسراء بالجسد وفي اليقظة، وهذا هو الحق، وهو قول ابن عباس وجابر، وأنسس، وحذيفة، وعمر، وأبي هريرة، ومالك بن صعصعة، وأبي حبة البدري، وابن مسعود، والضحاك، وسعيد بن جبير، وقتادة، وابن المسيب، وابن شهاب، وابس زيد، والحسن، وإبراهيم، ومسروق، ومجاهد، وعكرمة، وابن حريج، وهو دليل قول عائشة، وهو قول الطبري وابن حنبل وجماعة عظيمة من المسلمين، وقول أكثر المتأخرين من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين والمفسرين).

وقال أحد المحققين الأفذاذ في نقده لقول من زعم أن الإسراء مرتان: (والصواب الذي عليه أئمة النقل أن الإسراء كان مرة واحدة بمكية بعيد البعثة. ويا عجبا لهؤلاء الذين زعموا أنه مرارا كيف ساغ لهم أن يظنوا أنه في كل مرة تفرض عليه الصلاة خمسين ثم يتردد بين ربه وبين موسي حيى تصير خمسا ثم يقول: (أمضيت فريضي وخففت عن عبادي) ثم يعيدها في المرة الثانية إلى خمسين، ثم يحطها عشرا عشرا).

#### المعراج وحقيقته:

إلى السماء الدنيا ثم باقي السموات إلى السماء السابعة ورؤية الأنبياء في السموات على منازلهم وتسليمه عليهم وترحيبهم به، ثم صعوده إلى سدرة المنتهى، ورؤيته جبريل عندها على الصورة التي خلقه الله عليها، ثم فرض الله عليه الصلوات الخمس تلك الليلة وتكليم الله له بذلك ثم نروله إلى الأرض. وكان المعراج ليلة الإسراء على الصحيح.

وقد جاء في السنة خبر المعراج مفصلا في أكثر من حديث منها حديث أنس المتقدم في قصة الإسراء والذي سبق نقل ما يتعلق بالإسراء منه ثم قال النبي في : (ثم عرج بنا إلى السماء فاستفتح جبريل. فقيل: من أنت؟ قال: جبريل. قيل: ومن معك؟ قال: محمد. قيل: وقد بعث إليه؟ قال: قد بعث إليه فأنا فإذا أنا بآدم فرحب بي ودعا لي بخير. (ثم ذكر عروجه إلى السموات وملاقاته الأنبياء إلى أن قال): ثم ذهب بي إلى سدرة المنتهى وإذا ورقها كآذان الفيلة، وإذا ثمارها كالقلال. قال: فلما غشيها من أمر الله ما

غشيها تغيرت. فما أحد من خلق الله يستطيع أن ينعتها من حسنها. فأوحى الله إلى ما أوحى. ففرض على خمسين صلاة في كل يوم وليلة فنسزلت إلى موسى الله فقال: ما فرض ربك على أمتك؟ قلت: خمسين صلاة. قال: ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف فإن أمتك لا يطيقون ذلك، فإني قد بلوت بني إسرائيل وخبرةم. قال: فرجعت إلى ربي. فقلت: يا ربخفف على أمتي. فحط عني خمسا. فرجعت إلى موسى. فقلت: حط عني خمسا. قال: إن أمتك لا يطيقون ذلك فارجع إلى ربك فاسأله التخفيف. قال: فلم أزل أرجع بين ربي تبارك وتعالى وبين موسى عليه السلام حيى قال: يا محمد. إلهن خمس صلوات كل يوم وليلة لكل صلاة عشر فذلك خمسون صلاة ..) (١) الحديث. أخرجه مسلم وقد جاء خبر المعراج بألفاظ متقاربة من حديث مالك بن صعصعة وأبي ذر وابن عباس في الصحيحين

#### تنبيه:

الإسراء والمعراج من الآيات العظيمة التي أكرم الله بها نبيه الله والواجب على المسلم اعتقاد صحتهما وألهما منقبتان عظيمتان اختص الله بهما نبينا على المسلم الاحتفال بذكرى الإسراء والمعراج كما لاتشرع لهما صلاة خاصة كما يفعله بعض عوام المسلمين، بلكل ذلك بدع منكرة لم يشرعها النبي الله ولم يفعلها أحد من السلف و لم يقل أحد من يقتدى به في العلم.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۱۹۲).

وقد بين العلماء من أهل السنة أن صلاة ليلة سبع وعشرين من شـــهر رجب وأمثالها: (من البدع التي أحدثت في دين الله، وأنه عمل غير مشروع باتفاق أئمة الإسلام ولا ينشئ مثل هذا إلا جاهل مبتدع). وقد قــال كالله أمن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)(١) أي مردود عليه.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٦٩٧).

# المبحث التاسم القول في حياة الأنبياء عليهم السلام

دلت الأدلة على موت الأنبياء إلا ما وردت النصوص باستثنائه كعيسى عليه السلام فإنه لم يمت بعد وإنما رفع إلى الله تعالى حيا على مــــا ســـيأتي بيانه.

فمن الأدلة على موت الأنبياء قوله تعالى: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ ﴾ (البقرة: ١٣٣). وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِمَّا جَآءَ كُم بِهِ عَمَّى إِذَاهَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ ٱللّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُلُولًا ﴾ (عافر: ٣٤). وقال تعالى عن سليمان عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا فَضَيْنَاعَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَادَهَمُ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلّادَاتِ لَهُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ ﴾ وقال تعالى عن على عن سليمان عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا فَصَيْنَاعَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَادَهَمُ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلَّادَاتِ لَهُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَائَتُهُ ﴾ وقال تعالى مخاطبا نبيه محمدا ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَهُم مَّيَتُونَ ﴾ (الزمر: ٣٠). قال بعض المفسرين نعيت للنبي ﴿ فَلَا تعالى مخبرا عن موت كل نفس ففي الآية الإعلام للصحابة بأنه يموت. وقال تعالى مخبرا عن موت كل نفس مخلوقة: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِهَ أُلُورُتُ ﴾ (آل عمران: ١٨٥).

فدلت هذه الآيات على موت الأنبياء وألهم يموتون كما يموت بقية البشر إلا ما أخبر به الله عز وجل عن عيسى عليه السلام من رفعه إليه كما قال الله عز وجل عن عيسى عليه السلام من رفعه إليه كما قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يُكِعِيسَى إِنِي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ اللَّذِينَ الَّذِينَ كَاللَّهُ مُنَاوِقِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ اللَّهِ تعالى الله عيسى كَفُرُوا ﴾ (آل عمران:٥٥). فدلت الآية على رفع الله تعالى لعيسى بجسده وروحه إلى السماء وأنه لم يمت، وأما الوفاة المذكورة في الآيات في

قوله تعالى ﴿ مُتَوَفِيكَ ﴾ فقد جاء في تفسير الآية أن: «توفيه هو رفعه إليه»، وإلى ذلك ذهب ابن جرير الطبري. وأكثر المفسرين على أن الوفاة المذكورة هي النوم، كما قال تعالى: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُس حِينَ مَوْتِها ﴾ (الزمر:٢١). فتقرر بهذا أن عيسى حي الآن في السماء لم يمت، وقد أخبر الله عن موت قبل قيام الساعة. قال تعالى: ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْ اِلّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ وَبَلّ لَمُ وَيِهِ وَاللّ وَاللّ اللهُ اللّ اللهُ وَاللّ اللهُ وَاللّ اللهُ وَاللّ وَاللّ اللهُ اللهُ اللّ اللهُ اللّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّ اللهُ الله

وممن قيل إنه لم يمت من الأنبياء إدريس عليه السلام، فقد ذكر بعض أهل العلم أنه لم يمت وإنما رفعه الله كما رفع عيسى عليه السلام واستدلوا لذلك بقوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِدْرِيسٌ إِنَّهُ رَكَانَ صِدِيقًا نَبِيّاً \* وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيّاً ﴾ بقوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِدْرِيسٌ إِنَّهُ رَكَانَ صِدِيقًا نَبِيّاً \* وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيّاً ﴾ (مريم: ٥٠، ٥٠). فعن مجاهد قال: إدريس رفع فلم يمت كما رفع عيسى. وعن ابن عباس قال: رفع إلى السماء فمات بها. وقال آخرون: رفع إلى السماء الرابعة والعلم في ذلك عند الله تعالى. وإنما القصـــد حصـول الحلاف بين أهل العلم في موت إدريس من عدمه، هذا مع القطع بأنه إن لم الخلاف بين أهل العلم في موت إدريس من عدمه، هذا مع القطع بأنه إن لم يمت فلابد أن يموت لعموم قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يَهِ قَلُهُ مُنْ أَنْ فَسِ ذَا يُولِقُهُ ٱلْمُوتِ الْعِموم قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يَهِ قَلُهُ الْمُؤتِ ﴾.

وأما ما عدا عيسى وإدريس عليهما السلام من الرسل فلم يقل أحد من أهل العلم المعتد بقولهم في الأمة بحياة أحد منهم لما تقدم من النصوص وللواقع المشاهد من موقم. لكن جاء في بعض النصوص ما أشكل فهمهم

على البعض في هذا الباب مثل ما جاء عن النبي على في أحاديث المعراج من رؤيته لبعض الرسل في السماء وتكليمه لهم على ما جاء في حديث أنـــس الذي أخرجه الشيخان وفيه: (ثم عرج بنا إلى السماء فاستفتح جبريل فقيل: من أنت؟ قال حبريل. قيل: ومن معك؟ قال: محمد. قيل: وقد بعث إليــه.. قال: قد بعث إليه، ففتح لنا. فإذا أنا بآدم، فرحب بي ودعا لي بخير، ثم عرج بنا إلى السماء الثانية فاستفتح جبريل عليه السلام فقيل: من أنـــت؟ قــال حبريل. قيل: ومن معك؟ قال: محمد. قيل: وقد بعث إليه.. قال: قد بعث إليه، ففتح لنا. فإذا أنا بابني الخالة عيسي ابن مريم ويحيى بن زكريا صلوات الله عليهما. فرحبا بي ودعوا لي بخير)(١) إلى آخر الحديث وقد ذكر فيه رؤيا يوسف في السماء الثالثة وإذا هو أعطى شطر الحسن ورؤياه إدريسس في السماء الرابعة وهارون في السماء الخامسة وموسى في الســماء السادســة ورؤيته إبراهيم في السماء السابعة مسندا ظهره إلى البيت المعمــور وأنهــم كلهم رحبوا به ودعوا له بخير.

ومثل ما جاء في حديث ابن عباس رضي الله عنهما في الصحيحين عسن النبي على أنه قال: (رأيت ليلة أسري بي موسى رجلا آدم طوالا كأنه مسن رجال شنوءة، ورأيت عيسى رجلا مربوعا مربوع الخلق إلى الحمرة والبياض سبط الرأس ..)(٢) الحديث.

ففهم بعض الناس من هذه النصوص ومن غيرها مما يماثلها عدم مروت الأنبياء فاستدلوا بها على ما اعتقدوه من حياة الأنبياء. والحق أن الأنبياء

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٥٧٠)، ومسلم برقم (١٦٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٢٣٩)، ومسلم برقم (١٦٥).

ماتوا إلا ما وردت به النصوص في حق عيسى عليه السلام وما اختلف فيه من أمر إدريس عليه السلام. وأما من عداهما فقد دلت النصوص على موقم قطعا ولا شك في ذلك. وقد سبق نقل الأدلة عليه. وأما ما جاء في الأحاديث من إخبار الرسول على عن رؤية الرسل ليلة المعراج وما جاء في معناه من النصوص الأخرى فحق ولا تعارض بين النصوص في ذلك. وذلك أن الذي رآه الرسول على أرواح الرسل مصورة في صور أبداهم، وأما أحسادهم فهي في الأرض إلا من جاءت النصوص برفعهم، وهذا هو الذي عليه الأئمة المحققون من أهل السنة.

قال أحد الأئمة الراسخين في تحقيق هذه المسألة: (وأما رؤيته غيره من الأنبياء ليلة المعراج في السماء لما رأى آدم في السماء الدنيا، ورأى يحيى وعيسى في السماء الثانية، ويوسف في الثالثة وإدريس في الرابعة، وهارون في الخامسة، وموسى في السادسة، وإبراهيم في السابعة، أو بالعكس، فهذا رأي أرواحهم مصورة في صور أبداهم. قد قال بعض الناس: لعله رأى نفس الأحساد المدفونة في القبور، وهذا ليس بشيء. لكن عيسى صعد إلى السماء بروحه وحسده، وكذلك قيل في إدريس. وأما إبراهيم وموسى، وغيرهما فهم مدفونون في الأرض).

وعلى أنه ينبغي أن يقرر هنا أن الله تعالى كما أكرم رسله برفع أرواحهم إلى السماء فهي تنعم على ما شاء الله فإنه حفظ أحسادهم في الأرض، وحرم على الأرض أن تأكل أحسادهم على ما ثبت ذلك من حديث أوس ابن أوس فقال: قال رسول الله في: (إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فأكثروا على من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة على). فقالوا: يا

رسول الله. وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت؟ قال: يقول: بليـــت. قال: (إن الله عز وجل حرم على الأرض أحساد الأنبياء)(١).

وبهذا يتبين الحق في هذه المسألة المهمة وما يجب على المسلم اعتقاده فيها والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند: ٨/٤ وأبو داود في السنن ٢٠٧١) برقم (١٠٤٧) والدارمي في السنن ٣٠٧/١ برقم (١٠٤٧)، وقال الإمام النووي إسناده صحيح.



#### المبحث العاشر

### معجزات الأنبياء والفرق بينها وبين كراهات الأولياء

#### التعريف بالمعجزة:

المعجزة : مأخوذة من العجز. وهو عدم القدرة.

جاء في القاموس : ومعجزة النبي الله على ما أعجز به الخصم عند التحدي والهاء للمبالغة.

والمعجزة في الاصطلاح: أمر خارق للعادة يجري على أيدي الأنبياء للدلالة على صدقهم مع سلامة المعارضة.

فقولنا: خارق للعادة: أخرج ما ليس بخارق للعادة مثل ما يصدر مسن الأنبياء من الأفعال والأحوال الطبيعية فهي ليست بمعجزات. وقولنا: يجري على أيدي الأنبياء: أخرج الأمور الخارقة التي تجري على أيدي الأولياء فهي ليست بمعجزات وإنما هي كرامات، لمتابعتهم للأنبياء ويخرج من باب أولى ما يأتي به السحرة والكهان من الشعبذة فهذه لا تصدر إلا من شرار الخلق. وقولنا للدلالة على صدقهم مع سلامة المعارضة: أخرج ما يدعيا المتنبئون الكذابون من الأمور الخارقة وكذلك السحرة فإنها لا تسلم مسن المعارضة بل يعارضها أمثالهم من السحرة لأنها من قبيل السحر والشعبذة.

#### أمثلة لبعض معجزات الأنبياء:

ومعجزات الأنبياء كثيرة:

فمن معجزات صالح عليه السلام أن قومه طلبوا منه أن يخرج لهم مـــن

صحرة عينوها له ناقة ثم حددوا صفات الناقة فدعا ربه بذلك فأمر الله تلك الصحرة أن تنفطر عن ناقة عظيمة على الوجه الذي طلبوا(١). يقول الله تعالى في ذلك: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمُ صَلِحًا قَالَ يَنقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَىٰ فِي ذلك: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمُ صَلِحًا قَالَ يَنقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمُ مِن إِلَىٰ فِي ذلك: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمُ صَلِحًا قَالَ يَنقُومِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمُ مَا يَقَوْمِ اللهَ وَاللهَ مَا لَكُمُ مَا يَنْ إِلَهُ عَلَىٰ اللهَ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ الل

ومن معجزات إبراهيم عليه السلام جعل الله النار التي أشعلها قومه لتعذيبه وإهلاكه ثم ألقوه فيها بردا وسلاما عليه. قال تعالى: ﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَأَنْصُرُواْ ءَ الهَ لَكُمْ إِن كُننُمْ فَعِلِينَ \* قُلْنَا يَكنَارُ كُونِي بَرْدَا وَسَلَامًا عَلَى ٓ إِبْرَهِيمَ \* وَأَنصُرُواْ ءَ الهَ تَكُمُ إِن كُننُمُ فَعِلِينَ \* قُلْنَا يَكنَارُ كُونِي بَرْدَا وَسَلَامًا عَلَى ٓ إِبْرَهِيمَ \* وَأُن اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

ومن معجزات موسى عليه السلام العصا التي كانت تتحسول إلى حية عظيمة إذا ألقاها إلى الأرض. قال تعالى: ﴿ وَمَاتِلُكَ بِيمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ \* قَالَ هِى عَصَاى أَتَوَكَ وُاعَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَمِى وَلِى فِيهَا مَا رِبُ أُخْرَىٰ \* قَالَ قَالَ هِى عَصَاى أَتَوَكَ وُاعَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَا رِبُ أُخْرَىٰ \* قَالَ أَلَقِهَا يَنْمُوسَىٰ \* فَأَلْقَنْهَا فَإِذَا هِى حَيَّ أُتَّ تَعَىٰ \* قَالَ خُذُهَا وَلاَ تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا أَلْقِهَا يَنْمُوسَىٰ \* فَأَلْقَنْهَا فَإِذَا هِى حَيْرَات موسى أيضا أنه كان سِيرَتَهَا ٱلأُولِي ﴾ (طه: ١٧-٢١). ومن معجزات موسى أيضا أنه كان يدخل يده في درع قميصه ثم يخرجها فإذا هي بيضاء تتلألاً كالقمر من غير سوء. قال تعالى: ﴿ وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَغَرُّجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِسُوءَ عَايَةً أُخْرَىٰ ﴾ (طه: ٢٢).

ومن معجزات عيسى عليه السلام أنه يصنع من الطين ما يشبه الطيور ثم

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (٣/٤٣٦).

ينفخ فيها فتكون طيورا بإذن الله، ويمسح الأكمــه - وهــو الأعمــى - والأبرص فيبرآن بإذن الله، وينادي الموتى في قبورهم فيجيبون بإذن الله. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَـيْنَةِ ٱلطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَـنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي فَتَـنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ ٱلْأَصَّمَة وَ ٱلْأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُحْرَجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِي الله (المائدة: ١١٠).

ومن معجزات نبينا على القرآن العظيم وهو أعظم معجزات الرسل على الإطلاق. قال تعلى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّانَزُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن وَاللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (البقرة: ٢٣). وقال مِثْلِهِ عَوادُعُواْ شُهكداً عَكُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (البقرة: ٢٣). وقال تعالى: ﴿ قُل لّينِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنشُ وَالْجِنُ عَلَى آن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا الْقُرُعَانِ لَايَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُم لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ (الإسراء: ٨٨). ومن معجزاته في انشقاق القمر عندما سأل أهل مكة النبي على آية فانشق القمر شقين فرآه أهل مكة ورآه غيرهم. قال تعلى: ﴿ اَقْتَرَبَتِ السّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ \* وَإِن يَرَوُا عَلَيْهُ وَالْوَاسِحُرُّ مُّسْتَمِدٌ ﴾ (القمر: ١،٢). ومن معجزاته عليه وإن يَعْوَلُواْ سِحْرُ مُّسْتَمِدٌ ﴾ (القمر: ١،٢). ومن معجزاته عليه الصلاة والسلام الإسراء والمعسراج. قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللّذِي الْمَرَى الْمَسْجِدِ اللّهُ فَصًا ﴾ (الإسراء: ١).

ومعجزات الرسل كثيرة خصوصا معجزات نبينا محمد الله أيده بكثير من الآيات والبراهين التي لم تجتمع لنبي قبله وما سقته هنا إنما هـو للتمثيل فقط.

#### التعريف بالكرامة:

الكرامة: أمر خارق للعادة غير مقرون بدعوى النبوة ولا هو مقدمة لها تظهر على يد عبد ظاهر الصلاح مصحوب بصحيح الاعتقاد والعمل الصالح.

فقولنا : أمر خارق للعادة : أخرج ما كان على وفق العادة من أعمال. وغير مقرون بدعوى النبوة: أخرج معجزات الأنبياء.

ولا هو مقدمة لها : أخرج الإرهاص وهو كل خارق تقدم النبوة.

ويظهر على يد عبد ظاهر الصلاح . . : أخرج ما يجري علي أيدي السحرة والكهان فهو سحر وشعبذة.

وكرامات الأولياء كثيرة منها ما ثبت في حق بعض الصالحين من الأمسم الماضية. ومن ذلك ما أخبر الله به عن مريم عليها السلام. قال تعالى: ﴿ كُلَّمَا دَخُلُ عَلَيْهَا أَزُكِيَّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَعِندَهَا رِزُقًا قَالَ يَنمَزِيمُ أَنَّ لَكِ هَندًا قَالَتُ هُوَمِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ (آل عمران:٣٧).

ومنها: ما أحبر الله به عن أهل الكهف على ما قص الله ذلك في كتابه.

ومن كرامات الأولياء من هذه الأمة ما ثبت في حق أسيد بن حضير الله كان يقرأ سورة الكهف فنزل من السماء مثل الظلة فيها أمثال السرج وهي الملائكة نزلت لقراءته. وكانت الملائكة تسلم على عمران بن حصين الله عنهما يأكلان في صحفة حصين الله عنهما يأكلان في صحفة فسبحت الصحفة أو سبح ما فيها. وخبيب بن عدي كان أسيرا عند المشركين بمكة شرفها الله تعالى وكان يؤتى بعنب يأكله وليس بمكة عنبة.

ومر العلاء الحضرمي على بحيشه فوق البحر على خيولهم فما ابتلت سروج خيولهم. ووقع أبو مسلم الخولاني رحمه الله في أسر الأسود العنسي لما ادعى النبوة فقال له: أتشهد أني رسول الله؟ قال: ما أسمع. قال: أتشهد أن محمدا رسول الله؟ قال: نعم. فأمر بنار فألقي فيها فوجدوه يصلي فيها وقد صارت بردا وسلاما، وغير ذلك كثير مما هو منقول في كتب السير والتاريخ.

#### الفرق بين المعجزة والكرامة:

الفرق بين المعجزة والكرامة: أن المعجزة تكون مقرونة بدعوى النبوة. بخلاف الكرامة فإن صاحبها لا يدعي النبوة وإنما حصلت له الكرامة باتباع النبي والاستقامة على شرعه. فالمعجزة للنبي والكرامة للولي. وجماعهما الأمر الخارق للعادة.

وذهب بعض الأئمة من العلماء: إلى أن كرامات الأولياء في الحقيقة تدخل في معجزات الأنبياء لأن الكرامات إنما حصلت للولي باتباع الرسول، فكل كرامة لولي هي من معجزات رسوله الذي يعبد الله بشرعه.

ومن هذا يتبين أن إطلاق المعجزة على خوارق الأنبياء والكرامة على خوارق الأنبياء والكرامة على خوارق الأولياء معنيان اصطلاحيان ليسا موجودين في الكتاب والسنة وإنما اصطلح عليهما العلماء فيما بعد وإن كانا في مدلولهما يرجعان إلى ما تقرر في النصوص من الحق.

### حكم الإيمان بالمعجزات والكرامات:

الإيمان بمعجزات الأنبياء وكرامات الأولياء أصل من أصول الإيمان دلت عليه نصوص الكتاب والسنة والواقع المشاهد فيجب على المسلم اعتقاد صحة ذلك وأنه حق. وإلا فالتكذيب بذلك أو إنكار شيء منه رد للنصوص ومصادمة للواقع وانحراف كبير عما كان عليه أئمة الدين وعلماء المسلمين في هذا الباب. والله تعالى أعلم.

### المبحث الحادي عشر الولي والولاية في الإسلام

#### تعريف الولى والولاية:

الولاية: ضد العداوة. وأصل الولاية: المحبة والقرب. وأصل العــــداوة: البغض والبعد.

والولاية في الاصطلاح : هي القرب من الله بطاعته.

والولي في الشرع: هو من احتمع فيه وصفان: الإيمان والتقوى. قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيآ اللَّهِ لَاخُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ \* ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ \* ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ \* اللَّهِ لَاخْوَفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ \* ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ \* اللَّهِ لَاخْوَفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ \* ٱلَّذِينَ اللَّهِ لَاخْوَفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ \* ٱللَّهِ لَا حَوْقَ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهِ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهِ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ لِللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهِ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْمَى اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْمَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

#### تفاضل الأولياء:

وإذا كان أولياء الله هم المؤمنون المتقون فبحسب إيمان العبد وتقواه تكون ولايته لله تعالى فمن كان أكمل إيمانا وتقوى كان أكمل ولاية لله. فالناس يتفاضلون في ولاية الله بحسب تفاضلهم في الإيمان والتقوى.

وأفضل أولياء الله هم أنبياؤه، وأفضل أنبيائه هم المرسلون منهم، وأفضل المرسلين أولو العزم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد الله وأفضل أولي العزم محمد الله - على ما تقدم ذلك في موضعه - ثم إبراهيم عليه السلام. ثم اختلف الناس في المفاضلة بين الثلاثة الباقين.

### أقسام أولياء الله:

وأولياء الله على قسمين:

القسم الأول: سابقون مقربون.

القسم الثاني: أصحاب يمين مقتصدون.

وقد ذكرهم الله تعالى في عدة مواضع من كتابه. قال تعالى: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ الْأَرْضُ رَجَّا \* وَبُسَّتِ الْوَاقِعَةُ \* لِشَلُوقَعَنَمُ اكَاذِبَةُ \* خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ \* إِذَارُجَّتِ الْأَرْضُ رَجَّا \* وَبُسَّتِ الْوَاقِعَةُ \* لِشَلُوقَعَ \* فَأَصْحَلُ الْمَيْمَنَةِ الْحِبَالُ بُسَّا \* فَكَانَتْ هَبَاءً مُّنْبَقًا \* وَكُنتُمُ أَزُورَجًا ثَلَاثَةً \* فَأَصْحَلُ الْمَيْمَنَةِ الْمَيْمَنَةِ \* وَأَصْحَلُ الْمَيْمَنَةِ \* وَأَصْحَلُ الْمَشْعَمَةِ \* وَالسَّنِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ السَّيِقُونَ \* فِي جَنَّتِ النَّعِيمِ \* (الواقعة: ١-١٢).

فذكر ثلاثة أصناف. صنفا في النار وهم أصحاب الشمال وصنفين في الجنة وهما: أصحاب يمين وسابقون مقربون. وقد ذكرهما أيضا في آخر هده السورة وهي سورة الواقعة فقال: ﴿ فَأَمّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ \* فَرَقّ وَرَيْحَانُ وَجَنّتُ نَعِيمٍ \* وَأَمّا إِن كَانَ مِنْ أَصْعَلِ ٱلْيَمِينِ \* فَسَلَادٌ لَكَ مِنْ أَصْعَلِ الْيَمِينِ \* فَسَلَادٌ لَكَ مِنْ أَصْعَلِ اللّهِ عَمل القسمين في اللّهِ عِينِ إلى الله القسمين في حديث الأولياء المشهور وهو حديث قدسي يرويه النبي على عن ربه وقد حديث أبي هريرة عن النبي على قال: (إن الله تعالى قال: أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة عن النبي على قال: (إن الله تعالى قال: من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته مما افترضت عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبط ش هما

ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه ولئن استعاذي لأعيذنه) (۱). فالأبرار أصحاب اليمين هم المتقربون إليه تعالى بالفرائض، يفعلون أنفسهم أوجب الله عليهم ويتركون ما حرم الله عليهم، ولا يكلفون أنفسهم بالمندوبات ولا الكف عن فضول المباحات. وأما السابقون المقربون فتقربوا إليه تعالى بالنوافل بعد الفرائض ففعلوا الواجبات والمستحبات وتركوا المحرمات والمكروهات فلما تقربوا إلى الله بجميع ما يقدرون عليه من المحبوباتهم أحبهم الرب حبا تاما وعصمهم من الذنوب واستجاب دعاءهم كما قال تعالى: (ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه من) إلى أخر ما ذكر في الحديث.

#### لا يختص أولياء الله بلباس ولا هيئة:

وأولياء الله لا يتميزون عن غيرهم من الناس في الظاهر بلباس ولا بميئـــة على ما هو مقرر عند أهل العلم والتحقيق من أهل السنة.

قال بعض الأئمة المصنفين في الأولياء: (وليس لأولياء الله شيء يتميزون به عن الناس في الظاهر من الأمور المباحات، فلا يتميزون بلباس دون لباس إذا كان مباحا، ولا بحلق شعر أو تقصيره أو ضفره إذا كان مباحا. كما قيل كم من صديق في قباء، وكم من زنديق في عباء، بل يوجدون في جميع أصناف أمة محمد الله إذا لم يكونوا من أهل البدع الظاماه والفحور، في أهل القرآن، وأهل العلم، ويوجدون في أهل الجهاد والسيف، ويوجدون في أهل الجهاد والسيف، ويوجدون في أهل الجهاد والسيف،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٥٠٢).

#### بطلان ما قد يعتقد فيهم من الغلو:

وأولياء الله ليسوا معصومين ولا يعلمون الغيب وليس لهم قدرة على التصرف في الخلق والرزق ولا يدعون الناس إلى تعظيمهم أو صرف شيء من الأموال والعطايا لهم ومن فعل ذلك فليس بولي لله بل كذاب أفاك ولي للشيطان. والله تعالى أعلم.

### الفصل الرابع: الإيمان باليوم الآذر

وفيه ثلاثة مباحث

المبحث الأول: أشراط الساعة وأنواعها.

المبحث الثاني: نعيم القبر وعذابه. وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الإيمان بنعيم القبر وعذابه وأدلة ذلك.

المطلب الثاني: وقوعه على الروح والجسد معا.

المطلب الثالث: الإيمان بالملكين منكر ونكير.

المبحث الثالث: الإيمان بالبعث. وفيه مطالب:

المطلب الأول : معنى البعث وحقيقته.

المطلب الثاني: أدلة البعث من الكتاب والسنة والنظر.

المطلب الثالث: الحوض صفته وأدلته.

المطلب الرابع: الميزان صفته وأدلته.

المطلب الخامس: الشفاعة تعريفها وأنواعها وأدلتها.

المطلب السادس: الصراط صفته وأدلته.

المطلب السابع: الجنة والنار صفتهما وكيفية الإيمان بهما وأدلة ذلك.



### المبحث الأول أشراط الساعة وأنوا عما

#### تعريف أشراط الساعة:

الأشراط : جمع شرط وهو: العلامة. وقيل أشراط الشيء: أوائله.

حاء في لسان العرب: والاشتقاقان متقاربان لأن علامة الشيء أوله.

والساعة: حزء من أحزاء الزمن، ويعبر به عن القيامة. قسال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ (الزحرف: ٨٥). والساعة من أشهر أسماء يوم القيامة في النصوص الشرعية وكلام الناس، وسمي ذلك اليوم بالساعة: لأنه يأتي بغتة فيفاجأ الناس في ساعة.

وأشراط الساعة: علاماها وأماراها التي تقع قبل قيامها. قال على الله على الله وأشراطها الله على الله الساعة أن تَأْنِيهُم بَغْنَةً فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاطُهَا ﴾ (محمد:١٨).

#### أقسام أشراط الساعة:

أشراط الساعة وأماراتها تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: الأمارات البعيدة: وهي التي ظهرت وانقضت.

منها بعثة الرسول على ما جاء في الصحيحين من حديث أنس بن مالك عن النبي على أنه قال: (بعثت أنا والساعة كهاتين. وضم السبابة والوسطى)(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٦٥٠٤)، وصحيح مسلم برقم (٢٩٥١).

ومنها انشقاق القمر على ما أخبر الله في كتابه، قال تعالى: ﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ ﴾ (القمر: ١).

القسم الثاني: الأمارات المتوسطة: وهي التي ظهرت و لم تنقض بــــل تتزايد وتكثر وهي كثيرة جدا.

منها أن تلد الأمة ربتها<sup>(۲)</sup> وتطاول الحفاة العراة رعاء الشاء في البنيان على ما جاء في حديث جبريل المشهور الذي أخرجه مسلم وقد تقدم في الفصل الأول من هذا الباب وفيه: (قال فأخبرني عن الساعة؟ قال: ما المسئول عنها بأعلم من السائل. قال: فأخبرني عن أماراتها، قال: أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧١١٨)، وصحيح مسلم برقم (٢٩٠٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (٨).

ومنها خروج دجالين ثلاثين يدعون النبوة كما جاء في حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله على: (لا تقوم الساعة حتى يبعض دجالون كذابون قريبا من ثلاثين كلهم يزعم أنه رسول الله)(۱). وفي سنن أبي داود والترمذي من حديث ثوبان عن النبي على: (وإنه سيكون في أمتي ثلاثون كذابون كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي)(١).

ومنها انحسار الفرات عن حبل من ذهب يقتتل الناس عليه على ما حاء في حديث أبي هريرة عن النبي في قال: (لا تقوم الساعة حتى يحسر الفرات عن حبل من ذهب يقتتل الناس عليه، فيقتل من كل مائة تسعة وتسعون ويقول كل رجل منهم لعلي أكون أنا الذي أنجو) (٦) وهذه العلامة لم تقع بعد.

القسم الثالث: العلامات الكبرى: وهي السي تعقبها الساعة إذا ظهرت. وهي عشر علامات ولم يظهر منها شيء. روى مسلم في صحيحه من حديث حذيفة بن أسيد قال: (اطلع النبي على علينا ونحن نتذاكر، فقال: ما تذاكرون؟ قالوا: نذكر الساعة. قال: إنها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات: فذكر الدخان والدجال، والدابة، وطلوع الشمس مسن مغربها، ونسزول عيسى ابن مريم على، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: حسف بالمشرق وحسف بالمغرب وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٣٦٠٩).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الصحيح برقم (٢٨٩٤)، وبنحوه البخاري برقم (٧١١٩) وأحمد في المسند ٢٦١/٢ .

اليمن تطرد الناس إلى محشرهم) (١). وجاء في بعض الأحاديث الأخرى ذكر المهدي، وهدم الكعبة، ورفع القرآن من الأرض على ما سيأتي ذكر الأحاديث في ذلك.

والذي عليه أكثر المحققين من أهل العلم أن العلامات العشر العظمى هي هذه الثلاث وما ذكر في حديث حذيفة بن أسيد سوى الخسوف فإنها وإن كانت من علامات الساعة بلا شك كما هو نص الحديث إلا أنها تقع قبل العشر العظمى، وهي مقدمة لها، ويشهد لهذا ما جاء في رواية أخرى من حديث حذيفة بن أسيد وقد خرجها مسلم أيضا وفيها تقديم الخسوف في الذكر على غيرها من العلامات حيث قال أن إن الساعة لا تكون حت تكون عشر آيات خسف بالمشرق وخسف بالمغرب وخسف في جزيرة العرب والدخان والدجال ..)(٢) ثم ذكر بقية العلامات. قال القرطبي: (فأول الآيات على ما في هذه الرواية الخسوفات الثلاثة وقد وقع بعضها في زمن النبي في ذكره ابن وهب ...). وفيما يلي عرض لهذه العلامات العشر مفصلة بأدلتها:

العلامة الأولى: خروج المهدي: وهو رجل من أهل البيت من ولد الحسن بن علي رضي الله عنهما يخرج وقد ملئت الأرض جرورا وظلما فيملؤها قسطا وعدلا يوافق اسمه اسم النبي فلله واسم أبيه اسم أب النبي على على ما روى أبو داود والترمذي من حديث عبدالله بن مسعود على على النبي فلله أنه قال: (لا تذهب الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيسي

<sup>. (</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲۹۰۱).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٩٠١).

يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي، يملأ الأرض عدلا وقسطا كما ملئت حورا وظلما)(١).

العلامة الثانية: ظهور المسيح الدجال: وهو رحل من بني آدم يخرج في آخر الزمان فيفتن به كثير من الخلق، يجري الله على يديه بعض الأعمار كلها الخارقة، ويدعي الربوبية ولا يروج باطله على المؤمن ويدخل الأمصار كلها إلا مكة والمدينة، ومعه نار وحنة فناره جنة وجنته نار. وقد دلت الأحاديث الصحيحة على خروجه، منها حديث عبدالله بن عمرو بن العاص الني المحرجه مسلم في صحيحه أن رسول الله في قال: (يخرج الدجال في أميي فيمكث أربعين لا أدري أربعين يوما أو أربعين شهرا أو أربعين عاما فيبعث الله عيسى ابن مريم كأنه عروة بن مسعود فيطلبه فيهلكه ...)(١) الحديث. وفي الصحيحين عن عبدالله بن عمر قال: قام رسول الله في الناس فأتنى على الله بما هو أهله ثم ذكر الدجال فقال: (إني أنذر كموه وما من نبي إلا قد أنذره قومه لقد أنذره نوح قومه ولكن سأقول لكم فيه قولا لم يقله نبي لقومه تعلمون أنه أعور، وأن الله ليس بأعور)(١).

العلامة الثالثة: نزول عيسى ابن مريم عليه السلام من السماء إلى الأرض حكما عدلا فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويقضي على الدجال كما دلت على ذلك النصوص من الكتاب والسنة. أما الكتاب فيقول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ رَلِعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ (الزحرف: ٢١)، وقد استدل بهذه الآيسة على

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود ٣٠٦/٤ برقم (٤٢٨٢)، واللفظ له، وسنن الترمذي ١٠٥/٤ برقم (٢٢٣٠)، وقال الترمذي حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم برقم (۲۹٤۰).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٣٠٥٧)، وصحيح مسلم برقم (١٦٩)، واللفظ للبخاري.

نــزول عيسى كثير من المفسرين وينقل هذا عن ابن عباس على ما أحــرج أحمد في مسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية قـــال: (هو خروج عيسى ابن مريم عليه السلام قبل يوم القيامة)(۱). كما دلت على نــزول عيسى عليه السلام الأحاديث الصحيحة: ففي الصحيحــين مــن حديث أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله هذا: (والـــذي نفســي بيــده ليوشكن أن ينــزل فيكم ابن مريم حكما عدلا فيكسر الصليــب ويقتــل ليوشكن أن ينــزل فيكم ابن مريم حكما عدلا فيكسر الصليــب ويقتــل الخنــزير، ويضع الجزية ويفيض المال حتى لا يقبله أحـــد، حــتى تكــون السجدة الواحدة خيرا من الدنيا وما فيها)(۱).

العلامة الرابعة: خروج يأجوج ومأجوج: وهم خلق كثير لايدَين لأحد بقتالهم قيل إلهم من ولد يافث من ولد نوح عليه السلام وقد دل على خروجهم الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ حَقَّ َ إِذَافُلِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوبُ وَهُم مِن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ \* وَأَقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِمَ شَنخِصَةً وَهُم مِن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ \* وَأَقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِمَ شَنخِصَةً أَبْصَدُ وَالْذِينَ كَفَرُواْ ﴾ (الأنبياء:٩٧،٩٦). وأخرج الشيخان عن زينب بنت حمث رضي الله عنها أن رسول الله الله عنه دخل عليها يوما فزعا يقول: (لا إله إلا الله ويل للعرب من شر قد اقترب فتح من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه «وحلق بأصبعه الإبحام والتي تليها ..»)(٣) الحديث.

العلامة الخامسة: هدم الكعبة وسلب حليها على يد ذي السويقتين من الحبشة كما صحت بذلك السنة. فقد أخرج الشيخان من حديث أبي

<sup>(</sup>١) المسند: ١/٨١٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٢٢٢٢)، وصحيح مسلم برقم (٥٥)، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٣٣٤٦)، وصحيح مسلم برقم (٢٨٨٠).

هريرة هم عن النبي الله قال: (يخرب الكعبة ذو السويقتين من الحبشة) (۱). وروى الإمام أحمد بسند صحيح عن عبدالله بن عمرو أنه سمع رسول الله الله يقول: (يخرب الكعبة ذو السويقتين من الحبشة، ويسلبها حليها ويجردها من كسوها، ولكأني أنظر إليه أصيلع أفيدع يضرب عليها بمسحاته ومعوله) (٢).

العلامة السادسة: الدخان: وهو انبعاث دخان عظيم من السماء يغشى الناس ويعمهم، وقد دل على ذلك الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ فَأَرْتَقِبُ النَاسُ ويعمهم، وقد دل على ذلك الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ فَأَرْتَقِبُ يَوْمَ تَأْتِى ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ \* يَغْشَى ٱلنَّاسُ هَنذَا عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ (الدخان:١١،١٠). ومن السنة حديث حذيفة بن أسيد المتقدم عن النبي الله أنه قال: (إلها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات فذكر الدخان والدجال والدابة) (۱) الحديث.

العلامة السابعة: رفع القرآن من الأرض إلى السماء فلا يبقى منه آية في سطر ولا صدر إلا رفعت. وقد دلت على ذلك السنة فقد أخرج ابن ماجة والحاكم من حديث حذيفة عن النبي في أنه قال: (يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب حتى لا يدرى ما صيام ولا صلة ولا نسك، وليسرى على كتاب الله عز وجل في ليلة فلا يبقى في الأرض منه آية ويدري).)

العلامة الثامنة: طلوع الشمس من مغربها. وقد دلت على هذه الآيـة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٩٩١)، وصحيح مسلم برقم (٢٩٠٩).

<sup>(</sup>٢) المسند: ٢/٠٢٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (٢٩٠١).

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجة ١٣٤٤/٢، برقم (٤٠٤٩)، والمستدرك للحاكم ٤٧٣/٤ وقال: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي..

النصوص من الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾ لا ينفعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن المفسرين إلى أن بعض آيات ربك، هـــي طلوع الشمس من مغربها. قال الطبري بعد ذكره أقوال المفسرين في الآيــة: (وأولى الأقوال بالصواب في ذلك ما تظاهرت به الأخبار عن رســـول الله أنه قال ذلك حين تطلع الشمس من مغربها)(١)، وروى الشيخان مــن حديث أبي هريرة أن رسول الله قال: (لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها فإذا طلعت فرآها الناس آمنوا أجمعون فذاك حين لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً)(٢).

العلامة التاسعة: خروج الدابة: وهي مخلوق عظيم قيل إن طولها ستون ذراعاً ذات قوائم ووبر، وقيل هي مختلفة الخلقة تشبه عدة من الحيوانات وقد دل الكتاب والسنة على خروجها قبل قيام الساعة. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْمِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمُ دَابَةً مِّنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُواْبِعَايَنِينَا لَا يُوقِعَ وَقِيمَ الْقَوْلُ عَلَيْمِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمُ دَابَةً مِّنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُواْبِعَايَنِينَا لَا يُوقِعَنُونَ ﴾ (النمل: ٨٦) . وروى مسلم عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: (ثلاث إذا خرجن لا ينفع نفساً إيماها لم تكن آمنت من مربع أو كسبت في إيماها خيراً، طلوع الشمس من مغربها والدجال ودابة قبل أو كسبت في إيماها أحمد عن أبي أمامة على عن النبي على قال: (تخرج الإمام أحمد عن أبي أمامة على عن النبي على خراطيمهم ثم يغمرون فيكم حتى يشتري

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن حرير ج۸/۹۷.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٤٦٣٦)، وصحيح مسلم برقم (١٥٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (١٥٨).

الرجل البعير فيقول ممن اشتريته فيقول: من أحد المحطمين)(١) وقد صحـح سند الحديث الهيثمي وغيره من المحدثين.

العلامة العاشرة: خروج نار عظيمة تخرج من عدن تحشر الناس إلى معشرهم وهي آخر العلامات العظام. وقد دلت على هذه العلامة السنة كما جاء في حديث حذيفة بن أسيد المتقدم والذي أخرجه مسلم وفيه: (وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم)(٢). وفي رواية من حديث حذيفة (ونار تخرج من قعرة عدن ترحل الناس).

فهذه الأمارات أعظم أشراط الساعة التي تقع قبل قيامها فإذا انقضـــت قامت الساعة بإذن الله تعالى وقد ورد أن هذه الأمارات متتابعـــة كتتــابع الخرز في النظام فإذا ظهرت إحداها تبعتها الأخـــرى. روى الطــبراني في الأوسط عن أبي هريرة شه عن النبي قله قال: (خروج الآيات بعضها علـى إثر بعض، يتتابعن كما تتابع الخرز في النظام)(٢).

<sup>(</sup>١) المسند: ٥/٨٦٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٩٠١).

<sup>(</sup>٣) المعجم الأوسط: ٥/٨٤١، برقم (٤٢٨٣).



# المبحث الثاني نعيم القبر وعذابه

وبحث هذا الموضوع يتم من خلال ثلاثة مطالب :

المطلب الأول: الإيمان بنعيم القبر وعذابه وأدلة ذلك:

الإيمان بنعيم القبر لأهل الطاعة وبعذاب القبر لمن كان مستحقا له مـــن أهل المعصية والفحور من أصول الإيمان التي دلت عليها نصوص الكتــاب والسنة.

فمن أدلة الكتاب على نعيم القبر قول الله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلى بِالْقَوْلِ الثّا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ على بِالْقَوْلِ الثّالِيةِ اللّهِ اللهِ الله تعالى للمؤمنين عند السؤال في القبر وما يتبع ذلك من النعيم. أخرج البخاري من حديث البراء بن عازب رضي الله عنهما عن النبي الله أنه قال: (إذا أقعد المؤمن في قبره أتي ثم شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله فذلك قوله: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ فَذَلْكَ قوله: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ الّهُ الّهُ وَانْ عَمَ اللّهُ وَانْ عَمْ اللّهُ وَانْ عَمْ اللّهُ وَانْ عَلَمْ اللّهُ وَانْ عَلَى اللّهُ وَانْ اللّهُ وَانْ عَلَى اللّهُ وَانْ عَلَى اللّهُ وَانْ اللّهُ اللّهُ وَالْكُ قُولُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْكُ قُولُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَاكُ قَولُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْكُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْكُولُ اللّهُ وَالْعَلْوَالَا اللّهُ وَالْهُ اللّهُ وَلَالِكُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلْكُولُهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ودليل عذاب القبر من القرآن قول الله تعالى: ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّهُ الْعَالَةُ لَوْرَعُونَ سُوَّهُ الْعَاكَةُ الْعَلَامِ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ الْمَالِي وَالْمَالِي اللهِ مِنْ وَالْمُوالِي وَالْمُوالِي وَاللهِ اللهِ وَلَا القرطبي: (الجمهور على أَنْ وَلَا القرطبي: (الجمهور على أَنْ وَلَا اللهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَمُؤْلِقُولُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ الللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٣٦٩).

هذا العرض يكون في البرزخ وهو حجة في تثبيت عذاب القـــبر). وقـــال الحافظ ابن كثير: (وهذه الآية أصل كبير في استدلال أهل الســـــنة علـــى عذاب البرزخ في القبور)(١).

كما دل على عذاب القبر من القرآن أيضا قوله تعالى: ﴿ سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ مَنَ السَلْفَ مُّمَّيُرَدُّونَ إِلَىٰعَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ (التوبة: ١٠١)، فقد استدل بما كثير من السلف على عذاب القبر، فعن مجاهد أنه قال في تفسير الآية: (بالجوع وعذاب القبر، قال: «ثم يردون إلى عذاب عظيم» يوم القيامة). وعن قتادة قال: (عذاب الدنيا وعذاب القبر ثم يردون إلى عذاب عظيم)، وقد استدل بهذه الآية والتي قبلها على عذاب القبر الإمام البخاري في ترجمته للأحاديث في عذاب القبر ").

وأما ما جاء في السنة من الأدلة على نعيم القبر وعذابه فكثير جدا مسن ذلك ما جاء في الصحيحين من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله في قال: (إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي إن كان من أهل الجنة فمن أهل الجنة وإن كان من أهل النار فمن أهل النار فيقال هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة) (٦). وفي صحيا مسلم من حديث أنس في عن النبي في قال: (لولا أن لا تدافنوا لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر) (٤). والأدلة على هذا كثيرة من الكتاب والسنة وقد ذكرت ما يستدل به في إثبات عذاب القبر ونعيمه، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ج/١٣٦/٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري باب ما حاء في عذاب القبر، فتح الباري (٢٣١/٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (١٣٧٩)، وصحيح مسلم برقم (٢٨٦٦).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (٢٨٦٨).

المطلب الثاني: وقوع نعيم القبر وعذابه على الروح والجسد معا:

نعيم القبر وعذابه يكون للروح والبدن جميعا، فتنعم الروح أو تعدب متصلة بالبدن فيكون النعيم والعذاب عليهما جميعا كما أنه قد تنعم السروح أو تعذب أحيانا منفصلة عن البدن، فيكون النعيم أو العذاب للروح منفردا عن البدن. وقد دلت على هذا النصوص وعليه اتفق أهل السنة والجماعة، خلافا لمن زعم أن عذاب القبر ونعيمه يكون للروح فقط على كل حال ولا يتعلق بالبدن.

فمن الأدلة على ذلك حديث أنس بن مالك الذي أخرجه البخاري أن رسول الله على قال: (إن العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه وإنلى السمع قرع نعالهم أتاه ملكان فيقعدانه فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل (محمد على) فأما المؤمن فيقول: أشهد أنه عبد الله ورسوله فيقال لا انظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقعدا من الجنة فيراهما جميعا. وأما المنافق والكافر فيقال له ما كنت تقول في هذا الرجال؟ فيقول: لا أدري كنت أقول ما يقول الناس، فيقال: لا دريت ولا تليت، ويضرب أدري كنت أقول ما يقول الناس، فيقال: لا دريت ولا تليت، ويضرب

وفي حديث البراء بن عازب الطويل الذي أخرجه أحمد وأبو داود والحاكم وغيرهم مرفوعا للنبي الله قال بعد أن ذكر خروج الروح وصعود روح المؤمن إلى السماء: (فتعاد روحه في حسده فيأتيه ملكان

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٣٣٨).

فيجلسانه فيقولان له من ربك)(١) الحديث، وقد صحح هذا الحديث الحاكم وغيره.

فدل الحديثان على وقوع النعيم أو العذاب في القبر على الروح والجسد جميعا ففي قول النبي في: (إن العبد إذا وضع في القبر) دلالة ظاهرة علسه هذا إذ لفظ (العبد) مسمى للروح والجسد جميعا، وكذلك تصريحه بإعدة الروح إلى الجسد عند السؤال كما في حديث البراء بن عازب هذا مع مساحاء في الحديثين من الألفاظ التي هي من صفات الجسد كقوله: (يسمع قرع نعالهم) (فيقعدانه)، (ويضرب بمطارق من حديد) (فيصيح صيحة)، فإن هذا كله يفيد أن ما يحصل في القبر من النعيم أو العذاب متعلق بالروح والجسد جميعهما.

هذا مع أنه قد حاء في بعض النصوص ما يفيد أن النعيم أو العذاب قد يقع على الروح منفردة في بعض الأحوال على ما جاء في حديث عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله في (لما أصيب إخوانكم يعيني يوم أحد- جعل الله أرواحهم في أجواف طير خضر ترد ألهار الجنة وتاكل من ثمارها وتأوي إلى قناديل من ذهب في ظل العرش)(٢).

فتلخص من هذا أن النعيم والعذاب يقع على الروح والجسد جميعا في القبر وقد تنفرد الروح بهذا أحيانا. قال بعض الأئمة المحققين في السنة في تقرير هذه المسألة: (والعذاب والنعيم على النفس والبدن جميعا باتفاق أهل السنة والجماعة، تنعم النفس وتعذب منفردة عن البدن، وتعذب متصلة بالبدن

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٢٨٧/٤، وسنن أبي داود ٥٥/٥ برقم (٤٧٥٣)، والمستدرك: ٣٧/١-٣٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند ٢٦٦/١، والحاكم في المستدرك ٢٩٧،٨٨/٢ ، وصححه ووافقه الذهبي.

والبدن متصل بها، فيكون النعيم والعذاب عليهما في هذه الحال مجتمعتين كما يكون للروح منفردة عن البدن).

#### المطلب الثالث: الإيمان بالملكين منكر ونكير:

تقدم في مبحث الملائكة ذكر منكر ونكير وألهما الملك الموكلان بسؤال الميت في قبره في معرض الحديث عن وظائف الملائكة. والقصد هنا تقرير الإيمان بمما إيمانا مفصلا وما يحصل منهما من فتنة المقبورين إذ تقرير هذا هنا فرع عن الإيمان بنعيم القبر وعذابه في الجملة.

وقد دلت الأحاديث الصحيحة على وصف هذين الملكين وسؤالهما أهل القبور بعد الدفن كما جاء في الحديث الذي أخرجه الترمذي وابن حبان عن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله هي: (إذا قيبر الميت أو قال أحدكم - أتاه ملكان أسودان أزرقان يقال لأحدهما المنكر والآخر النكير، فيقولان ما كنت تقول في هذا الرجل، فيقول: ما كان يقول هو عبد الله ورسوله، أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله، فيقولان: قد كنا نعلم أنك تقول هذا ثم يفسح له في قبره سبعون ذرعا في سيعين..، وإن كان منافقا قال: سمعت الناس يقولون فقلت مثله لا أدري: فيقولان: قد كنا كنا نعلم أنك تقول ذلك، فيقال للأرض التئمي عليه فتلتئم عليه فتختلف أضلاعه فلا يزال فيها معذبا حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك)(١). وقد دل على سؤال الملكين أيضا حديث أنس المتقدم في المطلب السابق.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٣٨٣/٣، برقم (١٠٧١)، وقال حديث حسن غريب والإحسان في تقريرب صحيح ابسن حبان:٣٨٦/٧، برقم (٣١١٧).

فيجب الإيمان بما دلت عليه الأحاديث من اسم الملكين ووصفهما وسؤالهما المقبورين وكيفية ذلك وما يجيب به المؤمن وما يجيب به المنافق وما يعقب ذلك من النعيم أو العذاب على التفصيل الذي حاءت به الأحاديث.

وقد اختلف العلماء هل السؤال في القبر خاص بهذه الأمة كما ذهب لذلك البعض أم أنه عام في كل الأمم كما هو قول فريق آخر من أهل العلم، والذي يظهر من النصوص عدم اختصاص هذه الأمة به بل هو عام في كل الأمم وعلى هذا أكثر المحققين من أهل العلم والله تعالى أعلم.

# الهبحث الثالث الإيمان بالبعث

الإيمان بالبعث من أعظم أصول الإيمان في هذا الدين وهو مشتمل على حوانب متعددة مما دلت عليه النصوص في هذا الباب، وسيكون بحثه هنا من خلال عدة مطالب تجلي حقيقته وتبرز أهمية الإيمان به وما يجب على المؤمن أن يؤمن به من أحواله وأحداثه:

## المطلب الأول: معنى البعث وحقيقته:

البعث في كلام العرب يأتي على وجهين:

أحدهما: الإرســــال، ومنــه قولــه تعــالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنَ بَعَدِهِم مُّوسَىٰ ﴾،(الاعراف: ١٠٣)، أي: أرسلنا.

والثارة والتحريك، تقول بعثت البعير فانبعث أي أثرته فشار، والنساني: الإثارة والتحريك، تقول بعث المن قبورهم. قال تعسالى:

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِّنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ ...الآية ﴾ (البقرة:٥١)، ، أي: أحييناكم.

والبعث في الشرع: هو إحياء الله للموتى وإخراجهم من قبورهم.

وحقيقة البعث: أن الله تعالى يجمع أحساد المقبورين التي تحللت ويعيدها بقدرته كما كانت ثم يعيد الأرواح إليها ويسوقهم إلى محشرهم لفصل القضاء. قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ, قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيكُ \* قُلْ يُحِيمُ الْقَالَ مَن يُحِي الْعِظامَ وَهِى رَمِيكُ \* قُلْ يُحَيِيمُ الَّذِي آَنْ اللهُ ال

فدلت الآية والأحاديث على أن الله تعالى يعيد الأحساد نفسها ويجمــع رفاتها المتحلل حتى تعود كما كانت فيعيد إليها أرواحها فسبحان مـــن لا يعجزه شيء وهو على كل شيء قدير.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤٧٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٤٩٣٥)، وصحيح مسلم برقم (٢٩٥٥).

بعض الروايات أنه مثل مني الرجال فينبت أهل القبور من ذلك الماء كما ينبت العشب بعد أن فتت أحسادهم إلا عجب الذنب وهذا بخلاف الأنبياء فإن أحسادهم لا تبلى كما تقدم تقريره فتبين بهذا حقيقة البعث ووقت وكيفيته والله أعلم.

المطلب الثاني: أدلة البعث من الكتاب والسنة والنظر:

دَلَ الكتابُ والسنة على بعث الله تعالى للأموات وجاء تقريره في مواطن كثيرة من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

فمن الكتاب قول ه تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ وَلَا بَعْدُ مُولَا اللَّهِ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْدُ مُ اللَّا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَمِلْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ (التغابن:٧).

ومن السنة حديث أبي هريرة على عن النبي الله أنه قال: (لا تفضلوا بين أنبياء الله فإنه ينفخ في الصور فيصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله قال: ثم ينفخ فيه مرة أحرى فأكون أول من بعث أو في أول من بعث فإذا موسى آخذ بالعرش ..)(١). وفي حديث أبي سعيد الخدري الله في الصحيحين: (فأكون أول من تنشق عنه الأرض)(١). فدل الحديثان على بعث الله تعالى للأموات يوم القيامة من

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٤١٤)، وصحيح مسلم برقم (٢٣٧٣)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٢٤١٢)، وصحيح مسلم برقم (٢٢٧٨).

قبرورهم إلى أرض المحشر وفيهما فضيلة للنبي الله لكونه أول من يبعث.

كما دل النظر الصحيح على تقرير البعث وذلك أن البعث هو إعدادة للخلق ومعلوم لكل عاقل أن الإعادة للشيء أهون من إنشائه وابتدائه ولهذا قال الله تعالى في كتابه مقرراً للبعث ووقوعه بإبداء خلق الإنسان ونشاته الأولى وبأن القادر على الابتداء قادر على الإعادة من باب أولى، فقال المعترض على البعث كما حكى الله عنه: ﴿ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِي رَمِيمُ ﴾ المعترض على البعث كما حكى الله عنه: ﴿ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِي رَمِيمُ ﴾ (يس: ٢٧)، قال تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلّذِي ٓ أَنشَاهَا أَوَّلَ مَرَّةً ﴿ (يس: ٢٧)، وقال تعالى: ﴿ وَهُو اللّذِي يَبْدُو اللّذِي يَبْدُو اللّذِي يَبْدُو اللّذِي الله للرد على كل معاند مكذب بالبعث، فهذا دليل شرعي عقلي من كتاب الله للرد على كل معاند مكذب بالبعث، وهو دليل لا يستطيع رده.

## المطلب الثالث: الحشر:

دُلّت النصوص على حشر العباد بعد بعثهم إلى أرض المحشر حفاة عراة غرلاً قال تعالى : ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ (الكهف:٤٧)، وقال تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبُدُّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرًالْأَرْضِ وَٱلسَّمَاوَتُ وَبَرَزُواْ بِلَهِ ٱلْوَاحِدِ ٱلْقَهَادِ ﴾ تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبُدُّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرًالْأَرْضِ وَٱلسَّمَاوَتُ وَبَرَزُواْ بِلَهِ ٱلْوَاحِدِ ٱلْقَهَادِ ﴾ (إبراهيم:٤٨).

<sup>(</sup>١) غرلاً: غير مختونين.

بعضهم إلى بعض)<sup>(۱)</sup>.

وهذا الحشر عام لجميع الخلائق. وقد دلت النصوص أن هناك حشرا آخر إما في الجنة وإما في النار فيحشر المؤمنون إلى الجنة وفدا والوفد هم القائمون الركبان. قال تعمل في فَعُشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ﴾ (مريم: ٨٥).

أخرج الطبري عن على على قول قول الله ما يحشر الوفد على أرجلهم، ولا يساقون الرَّمْكَنِ وَفَدًا ﴾ قال: (أما والله ما يحشر الوفد على أرجلهم، ولا يساقون سوقا ولكنهم يؤتون بنوق لم ير الخلائق مثلها، عليها رحال الذهب، وأزمتها الزبرجد فيركبون عليها حتى يضربوا أبواب الجنة) (٢). وأما الكفار فإهم يحشرون إلى النار على وجوههم عميا وبكما وصما. قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُعَشَرُونَ عَلَى وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَاتِهِكَ شَكَرٌ مُكَانَا وَأَضَلُ سَكِيلًا ﴾ (الفرقان: ٣٤). قال تعالى: ﴿ وَنَعْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُما وَصُماً ﴾ (الإسراء: ٣٤).

# المطلب الرابع: الحوض، صفته وأدلته:

الحوض مورد عظيم أعطاه الله لنبينا محمد على المحشر يرده هو وأمت. حاء وصفه في النصوص أنه أشد بياضا من اللبن، وأبرد من التلج، وأحلى من العسل، وأطيب ريحا من المسك، وهو في غاية الاتساع، عرضه وطوله سواء، كل زاوية من زواياه مسيرة شهر، يمد ماؤه من الجنة، فيه ميزابان

<sup>(</sup>١) متفق عليه: صحيح البخاري برقم (٦٥٢٧)، وصحيح مسلم برقم (٢٨٥٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (٣٨٠/٨).

يمدانه من الجنة، أحدهما من ذهب والآخر من فضة، وآنيته كعـــدد نجــوم السماء.

وقد دل على ثبوت الحوض وأنه حق كثير من الأحاديث الصحيحة. ذكر بعض المحققين ألها تبلغ حد التواتر ورواها عن النبي على بضعة وثلاثون صحابياً. منها حديث أنس بن مالك أن رسول الله على قسال: (إن قدر حوضي كما بين أيلة إلى صنعاء من اليمن وإن فيه من الأباريق كعدد نجوم السماء)(۱). وعن عبدالله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله على: (حوضي مسيرة شهر وزواياه سواء ماؤه أبيض من اللبن، وريحه أطيب من اللسك، وكيزانه كنجوم السماء من يشرب منها فلا يظمأ أبداً) (٢).

والحوض يكون في أرض المحشر ويمد ماؤه من الكوثر وهو نهر آخر أعطاه الله لنبينا في الجنة قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعُطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴾ (الكوئر: ١). وقد اختلف أهل العلم في الميزان والحوض أيهما يكون قبل الآخر فقيل المسيزان قبل، وقيل: الحوض. والصحيح أن الحوض قبل. قال القرط عي: والمعنى يقتضيه فإن الناس يخرجون عطاشا من قبورهم.

### المطلب الخامس: الميزان صفته وأدلته:

مما يجب الإيمان به في أحداث اليوم الآخر: الميزان. وهو ميزان حقيقي له لسان وكفتان، توزن فيه أعمال العباد فيرجح بمثقال ذرة من خير أو شـــر، وقد دلت الأدلة من الكتاب والسنة على ثبوت الميزان.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، صحيح البخاري برقم (٦٥٨٠)، وصحيح مسلم برقم (٣٠٠٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، صحيح البخاري برقم (٦٥٧٩)، وصحيح مسلم برقم (٢٩٩).

قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُوْمِ ٱلْقِيْدَمَةِ فَلَا لُظْ لَمُ نَفْسُ شَيْعً آ ... الآية ﴾ (الانبياء:٤٧)، وقال عز وحل: ﴿ فَأُمّا مَن ثَقُلَتُ مَوَرِينُهُ \* فَهُو فِي عِيشَةِ رَاضِيةٍ \* وَأُمّا مَنْ خَفَتُ مَوَرِينُهُ \* فَأُمّهُ هُ هَا وَيَةٌ ﴾ (القارعة:٦-٩). وأخرج الشيخان عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: (كلمتان حبيبتان إلى الرحمن خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم) (١). وروى الإمام أحمد والحاكم وغيرهما عسن ابن مسعود على أنه تسلق أراكة وكان دقيق الساقين فجعلت الريح تكفؤه (أي تحركه) فضحك القوم فقال رسول الله على: (مم تضحكون؟) قالوا: يا نبي الله من دقة ساقيه. فقال: (والذي نفسي بيده لهما أثقل في الميزان مسن أحد) (٢) صححه الحاكم ووافقه الذهبي.

والذي يوزن في الميزان ثلاثة، وقد دلت على ذلك النصوص:

- ١- الأعمال، فقد ثبت ألها تجسم وتوزن في الميزان ودل عليه حديث أبي
   هريرة السابق: (كلمتان حبيبتان إلى الرحمن ...) الحديث.
- ٢- صحف الأعمال، وقد دل على ذلك حديث عبدالله بن عمرو بن العاص أن رسول الله على قال: (إن الله سيخلص رجلاً من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر له تسعة وتسعين سجلاً كل سبجل مثل مد البصر ثم يقول: أتنكر من هذا شيئاً؟ أظلمك كتبتي الحافظون؟ فيقول: لا يا رب. فيقول: ألك عذر أو حسنة؟ فيبهت الرجل، فيقول:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٥٦٣)، وصحيح مسلم برقم (٢٦٩٤).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٢٠٠١-٤٢١ ، والمستدرك ٣١٧/٣.

لا يا رب. فيقول: بلى إن لك عندنا حسنة واحدة، لا ظلم عليك اليوم فتخرج له بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فيقول: فتوضع السحلات في كفة والبطاقة في كفة، قال: فطاشت السحلات وثقلت البطاقة ولا يثقل شيء بسم الله الرحمن الرحيم)(1).

# المطلب السادس: الشفاعة، تعريفها وأنواعها وأدلتها:

الشفاعة في اللغة: الوسيلة والطلب. وفي العرف: سؤال الخير للغير. والشفاعة عند الله: سؤال الله التجاوز عن الذنوب والآثام للغير.

وحقيقتها أن الله تعالى بلطفه وكرمه يأذن يوم القيامة لبعض الصالحين من خلقه من الملائكة والمرسلين والمؤمنين أن يشفعوا عنده في بعض أصحاب الذنوب من أهل التوحيد إظهاراً لكرامة الشافعين عنده ورحمة بالمشفوع فيهم.

ولا تصح الشفاعة عند الله تعالى إلا بشرطين:

أحدهما: إذن الله تعالى للشافع أن يشفع، وقد دل على هذا الشرط قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ ﴾ (البقرة: ٥٥٥). وقول تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا لِمِنْ أَذِنَ لَهُ ۚ ﴾ (البقرة: ٢٥٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ٢١٣/٢ وقوله (بسم الله) أي مع اسم الله، والترمذي في الســــنن ٥/٤٠-٢٥، برقم (٢٦٣٩) والحاكم في المستدرك ٢/١، ٥٢٩ وصححه ووافقه الذهبي.

الثاني: رضا الله عن المشفوع له أن يشفع فيه، وقد دل على هذا الشرط قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَىٰ ﴾ (الأسياء:٢٨). وقد دلت النصوص أن الله لا يرضى أن يشفع إلا في أهل التوحيد لما ثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: (لكـــل نـبي دعـوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمـــتي يــوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بـالله شــيئاً)(١). وقال تعالى في الكفار: ﴿ فَمَانَنَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّيفِعِينَ ﴾ (المدثر:٤٨).

وقد دلت الأدلة من الكتاب والسنة على إثبات الشفاعة عند الله يـــوم القيامة. أما الكتاب فقد تقدم ذكر بعضها، وأما من السنة فالأحــاديث في إثبات الشفاعة كثيرة منها حديث أبي سعيد الخدري في أن رسول الله في قال: (.. فيقول الله تبارك وتعالى شفعت الملائكة وشفع النبيــون وشفع المؤمنون و لم يبق إلا أرحم الراحمين فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط) (٢).

والأحاديث في إثبات الشفاعة كثيرة جداً وقد صرح الأئمة المحققون بتواترها واشتهارها في كتب الصحاح والمسانيد. ففي الصحيحين: (يُخرج من النار من كان في قلبه حبة من خردل من إيمان) (٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۱۹۹).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في المسند ٩٤/٣، وعبدالرزاق في المصنف ٢٠/١١ برقم (٢٠٨٥٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٧٤٣٩) في حديث طويل، وصحيح مسلم برقم (١٨٤).

#### أفسام الشفاعة :

والشفاعة تنقسم من حيث القبول والرد إلى قسمين: مردودة وهي ما فقدت أحد شروط الشفاعة السابقة، ومقبولة وهي ما تحققت فيها شروط الشفاعة. وقد تبت لنبينا محمد الشفاعة أنواع، وهي :

- ١- الشفاعة العظمى وهي شفاعته في أهل الموقف أن يقضي الله بينهم
   وهي المقام المحمود وهذه الشفاعة مما اختص بما نبينا في على غيره من
   الرسل صلوات الله عليهم أجمعين.
- ٢- شفاعته هي قوم تساوت حسناهم وسيئاهم فيشفع فيهم أن يدخلوا
   الجنة.
  - ٣- شفاعته في أقوام استحقوا النار أن لا يدخلوها.
  - ٤ شفاعته ﷺ في رفع درجات أهل الجنة في الجنة.
  - ٥- شفاعته على في أقوام أن يدخلوا الجنة بغير حساب.
- ٦- شفاعته في تخفيف العذاب عمن كان يستحقه كشفاعته في عمه
   أبي طالب.
  - ٧- شفاعته على في أهل الجنة أن يؤذن لهم بدخول الجنة.
  - ٨- شفاعته ﷺ في أهل الكبائر من أمته ممن دخل النار أن يخرج منها.

وقد دلت النصوص الصحيحة على هذه الأنواع كلها وهي مبسوطة في مواضعها من كتب السنة والاعتقاد. وهذه الأنواع منها ما هو خاص بالنبي كالشفاعة العظمى وشفاعته في عمه أبي طالب وشفاعته في أهل الجنة أن يدخلوها ومنها ما يشاركه فيها غيره من الأنبياء والصالحين كالشفاعة في أهل الكبائر وغيرها من الأنواع الأحرى على اختلاف بين أهل العلم في أهل الكبائر وغيرها من الأنواع الأحرى على اختلاف بين أهل العلم في

اختصاصه ببعضها من عدمه، والله تعالى أعلم.

## المطلب السابع: الصراط، صفته وأدلته:

الصراط في اللغة: الطريق الواضح.

وفي الشرع: حسر ممدود على متن جهنم يرده الأولون والآخرون وهـو طريق أهل المحشر لدخول الجنة. وقد دلت الأدلة من الكتاب والسنة علـــى إثبات الصراط.

قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَاوَارِدُهَأَكَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقَضِيًّا \* ثُمَّ نُنَجِّى اللَّذِينَ اتَّقَواْ وَنَذَرُ الظَّلِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا ﴾ (مريم: ٧٢،٧١) ذهــــب أكـــثر المفسرين أن المقصود بورود النار هنا: المرور على الصراط وهو منقول عـــن ابن عباس وابن مسعود وكعب الأحبار وغيرهم.

وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري الله وهو حديث طويل في الرؤية والشفاعة وفيه عن رسول الله في أنه قال: (.. ثم يؤتى بالجسر فيجعل بين ظهري جهنم قلنا يا رسول الله وما الجسر؟ قال: مدحضة مزلة، عليه خطاطيف وكلاليب وحسكة مفلطحة لها شوكة عقيفاء تكون بنجد يقال لها السعدان، المؤمن عليها كالطرف وكالبرق، وكالريح وكأجاويد الخيل والركاب فناج مسلم وناج مخدوش ومكدوس في نار جهنم يمر آخرهم يسحب سحبا)(١).

وقد حاء وصف الصراط في نصوص كثيرة وملحص ما حاء فيها أنه أدق من الشعر وأحد من السيف دحض مزلة لا تثبت عليه قدم إلا من ثبته الله وأنه ينصب في ظلمة فيعطى الناس أنوارا على قدر إيمالهم ويمرون فوقه على قدر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٤٣٩)، وصحيح مسلم برقم (١٨٣)، واللفظ للبخاري.

إيماهم على ما جاء في الحديث السابق.

المطلب الثامن: الجنة والنار، صفتهما وكيفية الإيمان بهما وأدلة ذلك:

مما يجب اعتقاده والإيمان به الجنة والنار.

والجنة هي دار الثواب لمن أطاع الله وموضعها في السماء السابعة عند سدرة المنتهى. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزَلَةً أُخْرَىٰ \* عِندَ سِدَرَةِ المُنْكَىٰ \* عِندَ سِدَرَةِ المُنْكَىٰ \* عِندَهَا جَنّةُ المُأْوَىٰ ﴾ (النحم: ١٣ - ١٥)، والجنة مائة درجة بين كل درجة والأخرى كما بين السماء والأرض كما جاء في صحيح البخراري من حديث أبي هريرة عن رسول الله الله أنه قال: (إن في الجنة مائية درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله، ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض) (١٠). وأعلى الجنة الفردوس الأعلى وفوقه العرش ومنه تتفجر أهار الجنة كما جاء في حديث أبي هريرة السابق عن النبي الله قال: (فإذا سألتم الله فسلوه الفردوس فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر ألهار الجنة). وللجنة ثمانية أبواب كما جاء في حديث سهل بن سعد تفجر ألهار الجنة). وللجنة ثمانية أبواب كما جاء في حديث سهل بن سعد البناب يسمى الريان لا يدخله إلا الصائمون) (١٠)، وقد أعد الله لأهل الجنة فيها من النعيم ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

وأما النار فهي دار العقاب الأبدي للكافرين والمشركين والمنافقين النفاق الاعتقادي، ولمن شاء الله من عصاة الموحدين بقدر ذنوهــــم ثم مـــآلهم إلى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٧٩٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٢٥٧).

الجنة. كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (النساء:٤٨) وموضعها في الأرض السابعة كذا نقل عن ابن عباس رضي الله عنهما. وللنار دركات بعضها أسفل من بعض، قال عبدالرحمن بسن أسلم: (درحات الجنة تذهب علوا ودرحات النار تذهب سفولا، وأسفل الدركات هي دار المنافقين كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِن ٱلنَّارِ ... الآية ﴾ (النساء: ١٤٥)، وللنار سبعة أبواب، قال تعالى: ﴿ لَمَا سَبْعَهُ أَبُوبِ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمْ جُرْءُ مُقَسُومٌ ﴾ (الحجر:٤٤)، ونار الدنيا حزء من سبعين جزءا من نار جهنم على ما جاء في حديث أبي هريرة الذي أخرجه الشيخان عن النبي عَلَى قال: (ناركم جزء من سبعين جزءا من نار جهنم) (المحتفية عن سبعين جزءا من نار الله على ما جاء في حديث أبي هريرة الذي أخرجه الشيخان عن النبي عَلَى قال: (ناركم جزء من سبعين جزءا من نار جهنم) (١٠).

### والإيمان بالجنة والنار يتحقق بثلاثة أمور:

الأول: الاعتقاد الجازم بأهما حق وأن الجنة دار المتقين والنار دار الكافرين والمنافقين. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ اَرَّاكُمُا الكافرين والمنافقين. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ اَرَّاكُمُا الْكَافِرينَ عَلَيْهِمْ اللَّهُمُ جُلُودًا عَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا \* وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَنُدُ خِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِّى مِن تَعَيِّهَا ٱللَّ أَهْرُ خَلِدِينَ فَهَا ٱللَّ أَهُرُ خَلِدِينَ فَهَا ٱللَّ أَهُرُ خَلِدِينَ فَهَا ٱللَّ أَهُرُ خَلِدِينَ فَهَا ٱللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَالسَاءَ ٥٧٠٥٠).

الثاني: اعتقاد وجودهما الآن. قال تعالى في الجنة ﴿ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (البقرة:٢٤)، وجاء (آل عمران:١٣٣)، وقال تعالى في النار: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾ (البقرة:٢٤)، وجاء في الصحيحين من حديث عمران بن حصين عن النبي الله أنه قال: (اطلعت في الحنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء، واطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النقراء، واطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النساء)(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٢٦٥)، وصحيح مسلم برقم (٨٧١).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٢٤١)، وصحيح مسلم برقم (٢٧٣٨) مختصرا بمعناه، واللفظ للبخاري.

الثالث: اعتقاد دوامهما وبقائهما وأهما لا تفنيان ولا يفني من فيهما. قال تعالى في الجنة: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (الساء:٣١)، وقال تعالى عن النار: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ، فَإِنَّ لَهُ, نَارَجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ (الحن: ٣٣). والمقصود من المعصية هنا الكفر، لتأكيد الخلود في النار بالتأبيد، قال القرطبي قوله (أبدا) دليل على أن العصيان هنا هو الشرك (١١). وروى الشيخان من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله قال: (يدخل الله أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار، ثم يقوم مؤذن بينهم فيقول: يا أهل الجنة لا موت ويا أهل النار لا موت كل حالد فيما هيه).

## ثمرات الإيمان باليوم الآخر:

وللإيمان باليوم الآخر ثمرات عظيمة في حياة المؤمن من أهمها :

- ٢- تسلية المؤمن عما يفوته من نعيم الدنيا ومتاعها بما يرجوه مــن نعيــم
   الآخرة وثواها.
- ۳- استشعار کمال عدل الله تعالى حيث يجازي کلا بعمله مــع رحمتــه بعباده.

<sup>(</sup>١) القرطبي ١٩/ ٢٧. وفتح القدير ٥/ ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٢٥٤٤)، وصحيح مسلم برقم (٢٨٥٠)، واللفظ لمسلم.

# الفصل الخامس : الإيمان بالقضاء والقدر، ويشتمل على مبحثين :

المبحث الأول: تعريف القضاء والقدر، وأدلة ثبوتهما مع بيان الفرق بينهما.

المبحث الثاني: مراتب القدر.



# المبحث الأول تعريف القضاء والقدر، وأدلة ثبوتهما مع بيان الفرق بينهما

#### تعريف القضاء والقدر:

القضاء لغة: الحكم والفصل.

وشرعا: هو ما قضى به الله سبحانه وتعالى في حلقه من إيجاد أو إعدام أو تغيير.

والقدر : مصدر قدرت الشيء أقدره إذا أحطت بمقداره.

والقدر في الشرع: هو ما قدره الله تعالى في الأزل، أن يكون في حلقـــه بناء على علمه السابق بذلك.

### الفرق بين القضاء والقدر:

ذكر العلماء في التفريق بين القضاء والقدر. أن القدر: هو تقدير لشيء قبل قضائه. والقضاء هو الفراغ من الشيء. ومن الشواهد التي ذكرها أبو حاتم للتفريق بين القضاء والقدر أن القدر بمنزلة تقدير الخياط للثوب فهو قبل أن يفصله يقدره فيزيد وينقص فإذا فصله فقد قضاه وفرغ منه وفاته التقدير. وعلى هذا يكون القدر سابقا للقضاء. قال ابن الأثير: (فالقضاء

والقدر أمران متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر لأن أحدهما بمنــــزلة الأساس وهو القدر، والآخر بمنــزلة البناء وهو القضاء فمن رام الفصـــل بينهما فقد رام هدم البناء ونقضه).

والقضاء والقدر إذا اجتمعا في الذكر افترقا في المعنى فأصبح لكل منهما معنى يخصه، وإذا افترقا في الذكر دخل أحدهما في معنى الآخر. ذكر ذلك بعض أهل العلم.

## الأدلة على إثبات القدر:

الإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان وقد دلت الأدلة مـــن الكتــاب والسنة على إثباته وتقريره.

فمن الكتاب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّاكُلُ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القمر: ٤٩)، وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴾ (الأحزاب: ٣٨)، وقوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُورًا ﴾ (الأحزاب: ٣٨)،

وأما السنة فقد دلت كذلك على إثبات القدر في أحاديث كثيرة منها حديث جبريل وسؤاله للنبي عن أركان الإيمان فذكر منها: (الإيمان الإيمان فذكر منها: (الإيمان بالقدر خيره وشره) وقد تقدم الحديث بنصه في مبحث الملائكة. وروى مسلم في صحيحه عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عنها زكتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة قال: وكان عرشه على الماء)(١).

والإيمان بالقدر محل إجماع الأمة من الصحابة ومن بعدهم. أخرج مسلم في صحيحه عن طاوس أنه قال: (أدركت ناسا من أصحاب رسول الله على

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٦٥٣).

يقولون كل شيء بقدر). قال: وسمعت عبدالله بن عمر يقول: قال رسول الله على: (كل شيء بقدر حتى العجز والكيس أو الكيسس والعجز)<sup>(1)</sup>، والكيس: ضد العجز وهو النشاط والحذق بالأمور. قال الإمام النووي: (تظاهرت الأدلة القطعية من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة وأهل الحلل والعقد من السلف والخلف على إثبات قدر الله سبحانه وتعالى).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٦٥٥).



# المبحث الثاني مراتب القدر

للقدر أربع مراتب دلت عليها النصوص وقررها أهل العلم. وهي :

المرتبة الأولى: علم الله بكل شيء من الموجودات والمعدومات والمعدومات والممكنات والمستحيلات وإحاطته بذلك علماً فعلم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون. وقد دل على ذلك قوله تعالى: ﴿ لِنَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ (الطلاق:١٢).

وفي الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قــــال: (سئل النبي عن أولاد المشركين فقال: الله أعلم بما كانوا عاملين)(١).

المرتبة الثانية: كتابة الله تعالى لكل شيء مما هو كائن إلى قيام الساعة. قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَلَمْ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَافِى السَّمَآءِ وَاللَّرْضُ إِنَّ ذَالِكَ فِي قال تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ كَتَابِ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴾ (الحج: ٧٠). وقال تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامِ شَبِينٍ ﴾ (يس : ١٢). ومن السنة حديث عبدالله بن عمرو بن العاص المتقدم في كتابة الله مقادير الخلائق قبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة.

المرتبة الثالثة: المشيئة فإن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا اَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴾ (يس ٢٠٠). وقال تعالى: ﴿ وَمَانَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ (التكوير:٢٩). وأحرج

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٣٨٤)، وصحيح مسلم برقم (٢٦٥٩).

الشيخان من حديث أبي هريرة على عن النبي الله قال: (لا يقولن أحدكــم اللهم اغفر لي إن شئت! ليعزم في الدعاء فــان الله صانع ما شاء لا مكره له)(١).

المرتبة الرابعة: حلق الله تعالى للأشياء وإيجادها وقدرته الكاملة على ذلك فهو سبحانه خالق لكل عامل وعمله وكل متحرك وحركته وكل فلك فهو سبحانه. ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلّ شَيْءٍ وَهُوعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ساكن وسكونه. قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات:٩٦). وروى (الزمر:٢٢). وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات:٩٦). وروى البخاري في صحيحه من حديث عمران بن حصين عن النبي الله الله و لم يكن شيء غيره وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء وحلق السموات والأرض) (٢٠).

فيجب الإيمان بهذه المراتب الأربع لتحقيق الإيمان بالقدر ومن أنكر شيئاً منها لم يحقق الإيمان بالقدر. والله تعالى أعلم.

### ثمرات الإيمان بالقدر:

لتحقيق الإيمان بالقدر أثره البالغ وثمراته النافعة في حياة المؤمن فمن ذلك:

- ١- الاعتماد على الله تعالى عند فعل الأسباب لأنه مقدر الأسباب
   والمسببات.
- ٢- راحة النفس وطمأنينة القلب إذا أدرك العبد أن كل شيء بقضاء الله
   وقدره..

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٦٣٣٩)، وصحيح مسلم برقم (٢٦٧٩)، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٢١٩١).

- ٣- طرد الإعجاب بالنفس عند حصول المراد لأن حصول ذلك نعمة من الله بما قدره من أسباب ذلك الخير والنجاح فيشكر الله ويدع الإعجاب.
- ٤- طرد القلق والضجر عند فوات المراد أو حصول المكسروه لأن ذلك
   بقضاء الله وقدره فيصبر على ذلك ويحتسب.



# الباب الثالث مسائل متفرقة في العقيدة

### ويتضمن خمسة فصول:

الفصل الأول: الإسلام والإيمان والإحسان.

الفصل الثاني : الولاء والبراء، معناه وضوابطه.

الفصل الثالث: حقوق الصحابة وما يجب نحوهم.

الفصل الرابع: الواجب نحو أئمة المسلمين وعامتهم

ولزوم جماعتهم.

الفصل الخامس: وجوب الاعتصام بالكتاب والسنة والنهي عن التفرق.



# الفصل الأول: الإسلام والإبيمان والإحسان

المبحث الأول : الإسلام.

المبحث الثاني : الإيمان.

المبحث الثالث: الإحسان.

المبحث الرابع: العلاقة بين الإسلام، والإيمان والإحسان.



### المبحث الأول : الإسلام

### تعريف الإسلام:

الإسلام لغة : الانقياد والاستسلام والخضوع.

وشرعا: هو الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والخلوص من الشرك ومعاداة أهله. قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَعَاقِى لِلّهِ الشرك ومعاداة أهله. قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَعَاقِى لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (الانعام:١٦٣،١٦٢). وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغُ غَيْرًا لَإِسُلَمْ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْ هُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (الاعدان:٥٥).

## أركان الإسلام:

أركان الإسلام خمسة بينها رسول الله الله الله الإسلام على خمس: عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج بيت الله) (١). ويدل على هذا حديث جبريل المتقدم وفيه أنه قال: يا محمد! أخبرني عن الإسلام، فقال رسول الله الله إلا الله وأن محمدا رسول الله، وتقيم الصلاة وتوت أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، وتقيم الصلاة وتوت الزكاة، وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا. قال: صدقت... إلخ) (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، حديث برقم (٨) صحيح مسلم حديث برقم (١٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم متفق عليه: صحيح البخاري حديث برقم (٨)، وصحيح مسلم حديث برقم (٨).

#### معنى الشهادتين:

- معنى شهادة أن لا إله إلا الله: أي لا معبود بحق إلا الله.
- ومعنى شهادة أن محمداً رسول الله: طاعته فيما أمر وتصديقه فيما أخبر به واحتناب ما نهى عنه وزجر وأن لا يعبد الله إلا بما شرع.

# المبحث الثاني : الإيمان وأركانه وبيان حكم مرتكب الكبيرة

#### تعريفه:

الإيمان لغة : التصديق والإقرار.

وشرعاً : اعتقاد بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالجوارح.

## أركانه وأدلته:

أركان الإيمان ستة يدل عليها قـــول الله تعـالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلُ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِوَٱلْمَلَتِهِ كَالْمَكَةِ وَٱلْكِنَابِ وَٱلْبَيْتِينَ ﴾ (الفرة: ١٧٧).

ومن السنة ما جاء في حديث جبريل عندما سأل النبي الله وقال: أخبري عن الإيمان، قال: (أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليــــوم الآخــر وتؤمن بالقدر خيره وشره. قال: صدقت... إلخ)(١).

#### زيادة الإيمان ونقصانه:

دل الكتاب والسنة على أن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية.

فالدليل من الكتاب قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اَهْنَدَوْاْ زَادَهُرَّهُدَى وَ النَّهُمْ فَالْدَيْنَ اَهْ اَلْهُ وَجِلَتْ تَقَوَّمُهُمْ ﴾ (عدد:١٧). وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُهُ أَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (الانفال:٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: صحيح البخاري حديث برقم (٥٠)، وصحيح مسلم حديث برقم (٨).

وقال تعالى: ﴿ هُوَالَّذِىٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤاْلِيمَنَامَعَ إِيمَنِهِمُّ ﴾ (الفتح:٤).

ومن السنة قوله ﷺ: (يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة مـــن إيمان) (١). وكذلك قوله ﷺ: (الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها لا إلــه إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان) (٢).

### حكم مرتكب الكبيرة:

كبائر الذنوب نوعان: مكفّر وغير مكفر. فأما المكفر فهو الشرك بــالله لأنه أعظم ذنب عُصي به الله والنفاق الاعتقادي وسب الله ورسوله ونحــو ذلك.

والنوع الثاني كبائر غير مكفّرة ولا يخرج مرتكبها من الملة إلا إذا استحلها. وهي سائر الذنوب التي دون الكفر كالربا والقتل والزنا ونحسو ذلك.

وقد دل الكتاب والسنة على أن مرتكب الكبيرة غير المكفّـرة مؤمـن ناقص الإيمان، ويسمى فاسقاً وعاصياً.

وحكمه في الآخرة أنه تحت المشيئة فإن شاء الله غفر له برحمته وإن شاء عذبه بعدله وهو مع هذا لا يخلد في النار إذا عُذب بل مآله إلى الجنة بما معه من التوحيد والإيمان. قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (الساء:١١٦).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري حديث برقم (٧٥١٠) صحيح مسلم حديث برقم (١٩٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب الإيمان حديث رقم (٥٧).

وفي الصحيحين من حديث أنس على عن النبي الله قال: (يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن شعيرة من خير، ويخرج من النار مـــن قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن برة من خير، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن ذرة من خير)(۱).

وهذا الذي دلت عليه النصوص هنا هو الذي عليه سلف الأمـــة مــن الصحابة والتابعين وتابعيهم على الخير والهدى في حكم مرتكب الكبــــيرة وهو المنهج الوسط بين الغلو في هذا الباب وهو مذهب الخـــوارج قديمــاً وحديثاً الذين يكفرون مرتكب الكبيرة ويخرجونه من الملة ويستبيحون دمـه ويعتقدون أنه يوم القيامة حالد مخلد في النار، وبين أهل التقصير الذين يرون أن مرتكب الكبيرة مؤمن كامل الإيمان ولا يفرقون بين مرتكب الكبـــيرة وبين المؤمن الكامل الذي أدى الطاعات وتجنب المحرمات كما هو مذهـب غلاة المرجئة.

# الأدلة على أن مرتكب الكبيرة ليس بكافر:

دل القرآن والسنة على أن مرتكب الكبيرة ليس بكافر.

فمن القرآن قوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَ الْمُؤْمِنِينَ اَفْنَ تَلُواْ فَا اَلْمُؤْمِنِينَ اَفْنَ تَلُواْ فَا اَلْمُواْ اَلَّهِ مَا الْمُؤْمِنِينَ اَفْنَ تَلُواْ فَا اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٤٤)، وصحيح مسلم برقم (١٩٢).

بعض الطوائف على بعض وهي من الكبائر وجعلهم إخوة وأمر تعالى المؤمنين بالإصلاح بين إخوة في الإيمان.

ووجه الدلالة من الحديث هو عدم تخليد مرتكبي الكبائر في النار حيث يخرج منها من كان في قلبه أدن شيء من الإيمان كما يدل الحديث علي تفاوت أهل الإيمان على حسب أعمالهم وأنه يزيد وينقص بحسب ما يترك المؤمن من واجبات أو يرتكب من محظورات.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الإيمان باب الشفاعة وإخراج الموحدين من النار حديث رقم ١٨٤.

#### المبحث الثالث : الإحسان

#### تعريفه:

الإحسان معناه مراقبة الله تعالى في السر والعلن مراقبة من يحبه ويخشاه ويرجو ثوابه ويخاف عقابه بالمحافظة على الفرائسض والنوافل واحتناب المحرمات والمكروهات. والمحسنون هم السابقون بالخيرات المتنافسون في فضائل الأعمال

#### أدلته:

من الكتاب قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ وَّٱلَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ (النحل:١٢٨).

ومن السنة ما جاء في حديث جبريل عليه السلام أنه ســــأل النــــي ﷺ فقال: أخبري عن الإحسان. فقال ﷺ: (أن تعبد الله كأنك تـــراه فـــإن لم تكن تراه فإنه يراك)(١).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۱۱۳.



# المبحث الرابع العلاقة بين الإسلام والإيمان والإحسان

جاء ذكر الإسلام والإيمان والإحسان في حديث جبريل ومجيئه إلى النبي وسؤاله عن هذه الأمور الثلاثة فأجاب عن الإسلام بامتثال الأعمال الظاهرة شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وعن الإيمان بالأمور الباطنة الغيبية، وهي: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر حيره وشره، وعن الإحسان بمراقبة الله في السر والعلانية، فقال: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فهو يراك.

فإذا ذكرت هذه الأمور الثلاثة مجتمعة كان لكل واحد منها معنى خاص، فيقصد بالإسلام الأعمال الظاهرة ويقصد بالإيمان الأمور الغيبية. ويقصد بالإحسان أعلى درجات الدين وإذا انفرد الإسلام دخل فيه الإيمان وإذا انفرد الإحسان دخل فيه الإسلام وإذا انفرد الإحسان دخل فيه الإسلام وإذا انفرد الإحسان دخل فيه الإسلام والإيمان.



# الفصل الثاني: الولاء والبراء: معناه وضوابطه

#### التعريف:

الولاء: مصدر ولي بمعنى قرب منه، والمراد به هنا القرب من المسلمين بمودةم وإعانتهم ومناصرهم على أعدائهم والسكني معهم.

والبراء: مصدر برى، بمعنى قطع. ومنه برى القلم بمعنى قطعه. والمراد هنــــــا قطع الصلة مع الكفار فلا يحبهم ولا يناصرهم ولا يقيم في ديارهم إلا لضرورة.

## الولاء والبراء من حقوق التوحيد:

ويتضح من هذه الآيات الكريمة وجوب موالاة المؤمنين وما ينتج عـــن ذلك من الخير ووجوب معاداة الكفار والتحذير من موالاتهم وما تؤدي إليه موالاتهم من شر.

### مكانة الولاء والبراء في الدين:

إن للولاء والبراء في الإسلام مكانة عظيمة، فهو أوثق عـــرى الإيمــان. ومعناه توثيق عرى الجبة والألفة بين المسلمين ومفاصلة أعداء الإسلام. فقـد روى ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: (أوثــق عــرى الإيمان الموالاة في الله والمعاداة في الله والحب في الله والبغض في الله) (١).

### الفرق بين المداهنة والمداراة وأثرهما على الولاء والبراء:

المداهنة هي ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومصانعة الكفار والعصاة من أجل الدنيا والتنازل عما يجب على المسلم من الغيرة على الدين. ومثاله الاستئناس بأهل المعاصي والكفار ومعاشر هم وهم على معاصيهم أو كفرهم وترك الإنكار عليهم مع القدرة عليه. قال الله تعالى: ﴿ لُعِنَ اللَّهِ يَعَ فَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَءِ يلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَعَ فَرُلُو لِيكَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَعَ فَرُلُو اللّهِ يَعَانُواْ لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكِ فَعَلُوهُ لَهِ اللهِ اللهُ عَن مُنكِ فَعَلُوهُ لَهِ اللهُ اللهُ عَن مُنكِ فَعَلُوهُ لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله عَن مُنكِ فَعَلُوهُ لَهُ اللهُ الله

المداراة: هي درء المفسدة والشر بالقول اللين وترك الغلظة أو الإعراض عن صاحب الشر إذا خيف شره أو حصل منه أكبر مما هو ملابسس له. كالرفق بالجاهل في التعليم، وبالفاسق في النهي عن فعله وترك الإغلاظ عليه، والإنكار عليه بلطف القول والفعل ولا سيما إذا احتيج إلى تأليفه. وفي الحديث عن عائشة رضي الله عنها، أن رجلاً استأذن على النبي فلما رآه قال: (بئس أخو العشيرة. وبئس ابن العشيرة)، فلما جلس تطلق النسبي

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير (٢١٥/١١)، والبغوي في شرح السنة (٢٩/٣)، بسند حسن.

وانبسط إليه، فلما انطلق الرجل قالت عائشة رضي الله عنها: يا رسول الله حين رأيت الرجل قلت كذا وكـذا، ثم تطلقـت في وجهه وانبسطت إليه. فقال في: (يا عائشة متى عهدتني فحاشاً، إن شر الناس عند الله منزلة يوم القيامة من تركه الناس اتقاء شره) (١). فالنبي في دارى هذا الرجل لما دخل عليه مع ما فيه من الشر لأجل المصلحة الدينية، فدل على أن المداراة لا تتنافى مع الموالاة إذا كان فيها مصلحة راجحة من كف الشروالتأليف أو تقليل الشرو تخفيفه، وهذا من مناهج الدعوة إلى الله تعالى. ومن ذلك مداراة النبي في للمنافقين في المدينة خشية شرهم وتأليفاً لهم ولغيرهم.

وهذا بخلاف المداهنة فإنها لا تجوز إذ حقيقتها مصانعة أهل الشر لغــــير مصلحة دينية وإنما من أجل الدنيا.

## نماذج من الولاء والبراء:

قال الله تعالى حكاية عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً وَيَا إِرَهِيمَ وَاللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ أَسُوةً حَسَنَةً فِي إِرْهِيمَ وَاللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَمِمّا نَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبِدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَوةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُوْمِنُواْ بِاللّهِ وَحْدَهُ وَ المستحنة: ٤). وقال تعسالى في موالاة الأنصار لإخواهم المهاجرين: ﴿ وَالنّهِينَ بَبَوّءُ وَالدّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَحِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَا أَوْتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِمِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَالَى اللهُ هُمُ الْمُقَالِحُونَ ﴾ (المشر: ٩).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٦٠٣٢).

#### حكم موالاة العصاة والمبتدعين:

إذا احتمع في الرحل الواحد خير وشر وفجور وطاعة ومعصية وسنة وبدعة، استحق من الموالاة والثواب بقدر ما فيه من الخير، واستحق من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر. فقد يجتمع في الشخص الواحد موجبات الإكرام والإهانة، فيحتمع له من هذا وهذا كاللص الفقير تقطيده لسرقته ويعطى من بيت المال ما يكفيه لحاجته ويتصدق عليه. هذا هو الأصل الذي اتفق عليه أهل السنة والجماعة.

## هل يدخل في الموالاة معاملة الكفار في الأمور الدنيوية:

دلت النصوص الصحيحة على حواز التعامل مع الكفار في المعاملات الدنيوية كمسائل البيع والشراء والإيجار والاستئجار والاستعانة هم عند الحاجة والضرورة على أن يكون ذلك في نطاق ضيق وأن لا يضر بالإسلام والمسلمين. (فقد استأجر النبي على عبدالله بن أُريْقط هادياً خِرِّيتاً) (١). والخريت هو الخبير بمعرفة الطريق.

ورهن النبي الله درعه عند يهودي في صاع من شعير وأجر علي النفسه ليهودية يمتح لها الماء من البئر فمتح لها ست عشرة دلواً كل دلو بتمرة. وقد استعان النبي الله باليهود الذين كانوا في المدينة في قتال المشركين. واستعان بخراعة ضد كفار قريش. وهذا كله لا يؤثر على الولاء والبراء في الله على أن يلتزم الكفار الذين يقيمون بين المسلمين بالآداب العامة وأن لا يدعوا إلى دينهم.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري حديث رقم (٢٢٦٣).

# الفصل الثالث: حقوق الصحابة وما يبجب نحوهم

المبحث الأول: من هم الصحابة ووجوب محبتهم وموالاتهم.

المبحث الثاني : وجوب اعتقاد فضلهم وعدالتهم والكف عما

شجر بينهم في ضوء الأدلة الشرعية.

المبحث الثالث : أهل بيت النبي الله وحقوقهم وبيان أن زوجاته من أهل بيته.

المبحث الرابع: الخلفاء الراشدون، فضلهم وما يجب نحوهم وترتيبهم.

المبحث الخامس: العشرة المبشرون بالجنة.



# المبحث الأول من هم الصحابة ووجوب محبتهم وموالاتهم

#### تعريف الصحابي:

الصحابي هو من لقي النبي على مسلماً ومات على ذلك.

### وجوب محبتهم وموالاتهم:

الصحابة هم حير القرون، وصفوة هذه الأمة وأفضل هذه الأمة بعد نبيها في ويجب علينا أن نتولاهم ونحبهم ونترضى عنهم وننزهم منازهم، فإن محبتهم واحبة على كل مسلم، وحبهم دين وإيمان وقربي إلى الرحمن، وبغضهم كفر وطغيان. فهم حملة هذا الدين، فالطعن فيهم طعن في الدين كله لأنه وصلنا عن طريقهم بعد أن تلقوه غضاً طرياً عن رسول الله مشافهة ونقلوه لنا بكل أمانة وإخلاص ونشروا الدين في كافة ربوع الأرض في أقل من ربع قرن وفتح الله على أيديهم بلاد الدنيا فدخل الناس في دين الله أفواجاً.

وقد دل الكتاب والسنة على وجوب موالاة الصحابة ومحبتهم وأنها دليل صدق إيمان الرجل. فمن الكتاب قولـــه تعــالى: ﴿وَاللَّمُوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآاً مُ بَعْضٍ ﴾ (التوبة:٧١) . وإذا كان أصحاب النــبي على مقطوعــاً

بإيمالهم بل هم أفضل المؤمنين لتزكية الله ورسوله لهم فإن موالاتهم ومحبتهم دليل إيمان من قامت به هذه الصفة.

ومن السنة حديث أنس عن النبي الله أنه قال: (آية الإيمان حب الأنصار وآية النفاق بغض الأنصار)<sup>(۱)</sup>.

والنصوص في هذا كثيرة جداً لا يسع المقام ذكرها على أنه يحسن التنبيه هنا على ما يترتب على موالاة الصحابة رضوان الله عليهم من الآثار الطيبة في الدنيا والآخرة مما يشحذ الهمم على تحقيق موالاتهم.

فمن آثار موالاتهم الطيبة في الدنيا الفلاح والغلبة والنصر كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزَّبَ اللَّهِ هُمُّ الْفَلِلْبُونَ ﴾ (المائدة: ٥٠). قال ابن كثير: (كل من رضي بولاية الله ورسوله والمؤمنين فهو مفلح في الدنيا والآخرة ومنصور في الدنيا والآخرة).

ومن ثمار محبتهم في الآخرة ما يُرجى لـمُحبّهم من الحشر معهم لقـول النبي على كما في حديث عبدالله بن مسعود في قال: جاء رجل إلى رسول الله في فقال: يا رسول الله كيف تقول في رجل أحب قوماً و لم يلحق بمم، فقال رسول الله في: (المرء مع من أحب)(٢).

ولذا كان أصحاب رسول الله على يتقربون إلى الله بمحبة أبي بكر وعمر ويعدون ذلك من أفضل أعمالهم وأرجاها عند الله. روى الإمام البخاري من حديث أنس بن مالك في أن رجلاً سأل النبي على عن الساعة فقال: متى الساعة؟ فقال النبي على: (وماذا أعددت لها). قال: لا شيء إلا أبي أحب الله ورسوله، فقال النبي على: (أنت مع من أحببت)، فقال أنس: فما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٦١٦٨).

فرحنا بشيء فرحنا بقول النبي الله أنت مع من أحببت. قال أنس: (فأنك أحب النبي الله وأبا بكر وعمر وأرجو أن أكون معهم بحيي إياهم وإن لم أعمالهم)(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٦٨٨).



# الهبحث الثاني وجوب اعتقاد فضلهم وعدالتهم والكف عما شجر بينهم في ضوء الأدلة الشرعية

### فضلهم:

لقد أتى الله تعالى على الصحابة ورضي عنهم ووعدهم الحسنى. كما قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلِّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم يَا لَمُ اللهُ عَنْهُم وَرَضُواْعَنْهُ وَاعَدَ هَمُ جَنَّتِ تَجُرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَا لَالمَهُمُ وَرَضُواْعَنْهُ وَاعَدُ هَمُ جَنَّتِ تَجُرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَا لَا خَلِينَ فِيهَا أَبَدَأَ ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (النوبة: ١٠١). وقال تعالى: ﴿ لَقَدَ رَضِى ٱللّهُ عَنِ ٱلْمُقْمِنِينَ إِنْهُ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (النوبة: ١٠١). وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَمِونِينَ ٱلّذِينَ أُخْرِجُواْمِن دِيكِرِهِمْ وَأَمُولِهِمْ يَبْعَوُنَ فَضَلَامِنَ تَعَالَى: ﴿ لِللّهُ قَرَلُولُهُمْ أَلْفَيْرَاءِ ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَأُلْيَاكَ هُمُ ٱلصَّلاِقُونَ \* وَٱلّذِينَ تَبَوَّءُ وٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهِمْ وَلاَيْحِدُونَ فِيصُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمّا السَّلاِقُونَ \* وَٱلّذِينَ تَبَوّءُ وٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَيْكِ هُمُ ٱلصَّلاِقُونَ \* وَٱلّذِينَ تَبَوّءُ وٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَيْكِ هُمُ ٱلصَّلاِقُونَ \* وَٱلّذِينَ تَبَوّءُ وٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَيْكِ هُمُ ٱلصَّلاِقُونَ \* وَٱلّذِينَ مَاجَاءُ وَلَا اللّهُ وَمُن يُوقَ شُحَ مَا مَا مَا اللّهُ وَلَهُ وَلَيْكِ مُنَامِلًا لِينَا اللّذِينَ اللّهُ اللّهُ وَلَا إِلّهُ لِينَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْكَ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِيمَ الللّهُ وَلِكُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللل

فقد دلت الآيات الكريمة على فضل الصحابة والتناء عليهم من المهاجرين والأنصار وأهل بدر وأهل بيعة الرضوان الذين بايعوا تحت الشجرة وكل من حصل على شرف الصحبة. ووصف الذين حاؤوا من بعدهم بأهم يستغفرون لمن سبقهم من الصحابة ويدعون الله تعالى ألا يجعل في قلوهم غلاً للذين آمنوا.

كما تضمنت الآيات وغيرها مما لا يمكن حصره من الــــترضي عنهم

وبشارقهم بالجنة وحصولهم على الفوز العظيم ومدحــهم وذكـر بعـض صفاقهم من الحب والإيثار والكرم والجود وحب إخوالهم المسلمين ونصرهم لدين الله ونحو ذلك من الأوصاف العظيمة والذكر الجميل ما هم أهل له.

وقد أثنى عليهم رسول الله على بأحاديث كثيرة منها ما رواه مسلم عن حابر بن عبدالله عليه أن النبي على قال: (لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة)(١). وقد حاءت أحاديث بعضها عامة في فضل جميع الصحابة وبعضها في فضل أهل بدر، وبعضها في أفراد بخصوصهم.

فالواجب على المسلمين تطبيق هذه النصوص وتولي الصحابة جميعً ، ومحبتهم والترضي عنهم، وذكرهم بكل جميل، والاقتداء بهم والسير علي منهجهم.

### وجوب الكف عما شجر بين الصحابة وحكم سبهم:

عرفنا أن أصحاب رسول الله على هم الصفوة المختارة من هذه الأمة بعد نبينا على، فهم السابقون إلى الإسلام وهم أعلام الهدى ومصابيح الدحي، وهم الذين جاهدوا في الله حق جهاده وأبلوا بلاءً حسناً في السذود عن حياض الإسلام حتى مكن الله لهذا الدين في الأرض على أيديهم. فمن تنقصهم أو سبهم أو نال من أحد منهم فهو من شر الخليقة، لأن عمله هذا اعتداء على الدين كله. ومن كفرهم أو اعتقد ردهم فسهو أولى بالكفر والردة وإنه مهما عمل أحد بعدهم من عمل فإنه لن يبلغ شيئاً من فضلهم. فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحيحين عن أبي معيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري في قال: قال رسول الله فقد ثبت في الصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهباً مسا

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم حديث برقم (٢٤٩٦).

أدرك مُدَّ أحدهم ولا نصيفه) (١). فقد دل الحديث على تحريم سب أصحاب رسول الله على والتأكيد على أنه لن يبلغ أحد مبلغهم مهما قدم من عمل.

فالواجب على المسلمين اعتقاد عدالتهم والترضي عنهم والكف عما شجر بينهم وعدم الخوض فيما جرى بينهم من خلاف وترك سرائرهم إلى الله تعالى. قال عمر بن عبدالعزيز رحمه الله: (أولئك قوم طهر الله أيدينا من عدائهم، فلنطهر ألسنتنا من أعراضهم).

وخلاصة القول أن أهل السنة يوالون الصحابة كلهم وينزلونهم منازلهم التي يستحقونها بالعدل والإنصاف، لا بالهوى والتعصب. فإن ذلك كله من البغي الذي هو مجاوزة الحد.

<sup>(</sup>١)صحيح البخاري حديث برقم (٣٦٧٣) ومسلم كتاب الفضائل حديث رقم (٢٥٤١،٢٥٤).



## المبحث الثالث أهل بيت النبي ﷺ

### التعريف بأهل البيت:

أهل البيت هم آل النبي الله الذين حرّمت عليهم الصدقة. وهم: آل علي بن أبي طالب، وآل جعفر، وآل العباس، وبنو الحارث بن عبدالمطلب وأزواج النبي الله.

### أدلة فضل أهل البيت:

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهِيرً ﴾ (الأحزاب:٣٣).

وقال ﷺ: (أذكّركم الله في أهل بيتي)(١).

# دخول أزواج النبي ﷺ في أهل البيت :

قال تعالى: ﴿ يَنِسَآءَ النِّي لَسْتُنَّ كَأَحَدِمِنَ النِّسَآءَ إِنِ النَّقَيْثُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ وَالْمَقُولِ فَيَطْمَعَ الّذِي فِي قَلْبِهِ عَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفَا \* وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْ لَ تَبَرُّجَ الْجَهِلِيّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَوْةَ وَءَاتِيكَ الزَّكُوةَ وَأَطِعْنَ اللّه وَرَسُولَهُ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُو تَطْهِيلًا \* وَاذْكُرْنَ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيكَ اللّهُ عَنَاكُمُ الرِّجْسَ الْهَلَ اللّهِ وَالْجِحَمَّ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَالْجِحَمَّ اللّهُ وَالْجِحَمَّ اللّهُ وَالْجِحَمَّ اللّهُ وَالْجَحَمَّ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَالْجِحَمَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم حديث برقم (۲٤٠٨).

فإن سياق الكلام معهن ولهذا قال بعد هذا كله: ﴿ وَٱذَّكُرِكَ مَا يُتُلَكَى وَالْمَالِكَ مَا يُسْتَلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَاتِ ٱللهِ وَٱلْجِحَمَةِ ﴾، أي واعملن بما ينزل الله تبارك وتعالى على رسوله في في بيوتكن من الكتاب والسنة. قال قتادة وغيير واحد: (واذكرن هذه النعمة التي خصصتن بما من بين النساء) (١).

### الوصية بأهل البيت:

تقدم حديث (أذكركم الله في أهل بيتي). فأهل السنة يحبونهم ويكرمونهم ويحفظون فيهم وصية رسول الله في لأن ذلك من محبة النبي في وإكرامه وذلك بشرط أن يكونوا متبعين للسنة مستقيمين على الملة كما كان سلفهم كالعباس وبنيه وعلي وبنيه. أما من خالف السنة و لم يستقم على الدين فإنه لا يجوز موالاته، ولو كان من أهل البيت.

فموقف أهل السنة والجماعة من أهل البيت موقف الاعتدال والإنصاف، يتولون أهل الدين والاستقامة منهم ويتبرؤون ممن خالف السنة وانحرف عن الدين، ولو كان من أهل البيت، فإن كونه من أهل البيت ومن قرابة الرسول لا ينفعه شيئاً حتى يستقيم على دين الله. فقد روى أبو هريرة ها قال: قام رسول الله على حين أنزل عليه ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ والشعراء: ٢١٤). فقال: (يا معشر قريش أو كلمة نحوها، اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا بني عبدمناف لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا معشر صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً، ويا فاطمة بنست محمد سليني ما شئت من ما لي لا أغني عنك من الله شيئاً، ولحديث: (من بطأ سليني ما شئت من ما لي لا أغني عنك من الله شيئاً).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۲/ ٤١١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٤٧٧١). ومسلم برقم (٢٠٤).

به عمله لم يسرع به نسبه)(١). معنى من بطأ: أي من تأخر.

ويتبرأ أهل السنة والجماعة من الذين يغلون في بعض أهل البيت ويدعون لهم العصمة. ومن الذين ينصبون العداوة لأهل البيت المستقيمين، ويطعنون فيهم، ومن طريقة المبتدعين والخرافيين الذين يتوسلون بأهل البيت ويتخذونهم أرباباً من دون الله.

فأهل السنة في هذا الباب وغيره على المنهج المعتدل والصراط المستقيم الذي لا إفراط فيه ولا تفريط.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۲۲۹۹).



## المبحث الرابع الخلفاء الراشدون

#### التعريف بالخلفاء الراشدين:

الخلفاء الراشدون هم: أبو بكر الصديق، وعمر بن الخطاب (الفاروق)، وذو النورين عثمان بن عفان، وأبو السبطين علي بن أبي طالب رضي الله عنهم وأرضاهم.

### مكانتهم ووجوب اتباعهم:

الخلفاء الراشدون هم أفضل الصحابة، وهم الخلفاء الراشدون المهديون الذين أمر الرسول الله باتباعهم، والتمسك بهديهم. كما ثبت ذلك مسن حديث العرباض بن سارية الله الذي جاء فيه أن النبي الله قال: (أوصيكم بالسمع والطاعة، فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة)(1).

#### فضلهم:

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٢٩/٤-١٢٧)، والترمذي (٤٣٨/٧) بسند صحيح.

واحد منهم أحاديث كثيرة نورد حديثاً واحداً منها لكل واحد منهم:

فمما جاء في فضل أبي بكر هذه ما ثبت في الصحيحين أن النبي الله قال على منبره: (لو كنت متحذاً من أهل الأرض خليلاً، لاتخذت أبا بكر خليلاً لا يبقين في المسجد خوخة إلا سدت إلا خوخة أبي بكر)(١).

ومما حاء في فضل عمر شه ما ثبت في الصحيحين أن النبي فل كان يقول: (قد كان في الأمم قبلكم محدَّثون، فإن يكن في أمتي أحد فإن عمر ابن الخطاب منهم)(٢). ومعنى محدَّثون: مُلْهَمُون.

ومما جاء في فضل عثمان هم، حديث عائشة الطويل الذي قالت فيه. (دخل أبو بكر ثم عمر ثم عثمان وعندما رآه الرسول جلس وسوى ثيابه فسألته عائشة فقال: ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة)(٢).

ومما جاء في فضل على شه ما رواه الشيخان عن سهل بن سعد شه أن النبي شه قال عشية خيبر: (لأعطين الراية غداً رجلاً يحبب الله ورسوله، ويحبه الله ورسولُه يفتح الله على يديه ... فقال: ادعوا لي علياً ... فدف الراية إليه ففتح الله عليه)(٤).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٣٦٥٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٣٦٨٩). ومسلم برقم (٢٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (٢٤٠١).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري برقم (٣٧٠٢). ومسلم برقم (٢٤٠٥).

### المبحث الخامس العشرة المبشرون بالجنة

عرفنا فيما سبق فضل الصحابة وألهم جميعاً عدول، وألهم يتفاضلون في الصحبة. وأفضل الصحابة السابقون الأولون في الإسلام من المهاجرين ثم الأنصار، ثم أهل بدر، ثم أهل أحد، ثم أهل غزوة الأحزاب ثم أهسل بيعة الرضوان، ثم من هاجر من قبل الفتح وقاتل أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا، وكلاً وعد الله الحسني.

وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون أبو بكر الصديق وعمر الفروق وعثمان ذو النورين، وأبو السبطين علي بن أبي طالب، ثم عبدالرحمن بن عوف، والزبير بن العوام حواري رسول الله في وطلحة بن عبيدالله، وسعد بن أبي وقاص، وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح، وسعيد بن زيد بن نفيل رضى الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٨٨/١)، وأصحاب السنن بسند صحيح.

# الفصل الرابع : الواجب نحو أئمة المسلمين وعامتهم ولزوم جماعتهم

روى مسلم عن أبي رقية تميم الداري النبي الله قدال: (الدين النصيحة، الدين النصيحة، الدين النصيحة، قلنا: لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولرسوله ولكتابه ولأئمة المسلمين وعامتهم)(١).

فالنصيحة لله : إفراده تعالى بالعبادة وتعظيمه وخوفه ورجـــاؤه ومحبتــه وفعل أوامره واحتناب نواهيه.

والنصيحة لرسوله على، تصديقه فيما أحبر به وطاعته فيما أمر به، واتباع سنته، والاهتداء بهديه ومحبته، وألا نعبد الله إلا وفق ما جاء به على.

وأما النصيحة لأئمة المسلمين فهي الدعاء لهم ومحبت هم وطاعتهم في حدود طاعة الله تعالى.

وأما النصيحة لعامة المسلمين فهو أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، وحبُ الخير لهم كما نحب لأنفسنا وبذل الخير لهم ومساعدهم بقدر ما نستطيع.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٥٥).

#### الواجب نحو ولاة الأمور:

لقد دل الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة على وجوب طاعة الإمام وإن حار في حدود طاعة الله تعالى، ما لم يأمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا طاعة لمحلوق في معصية الخالق. كما تجب الصلاة خلفه، والحج والجهاد معه، ويطاع في مواضع الاجتهاد، وليس عليه أن يطيع أتباعه في موارد الاجتهاد بل عليهم طاعته في ذلك، وترك رأيهم لرأيه، فإن مصلحة الجماعة والائتلاف وتجنب مفسدة الفرقة والاختلاف، أعظم من أمر المسالح الخاصة. كما تجب النصيحة له بالطرق المشروعة وترك منازعته وعدم الخروج عليه.

قال الإمام الطحاوي رحمه الله: (ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم، ولا ننزع يداً من طاعتهم ونرى طاعتهم من طاعة الله عز وجل فريضة، ما لم يأمروا بمعصية، وندعو له بالصلاح والمعافاة).

والأدلة على ذلك كثيرة من الكتاب والسنة، فمن الكتاب قوله تعالى: 
﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ الطِّيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۗ ﴿ النساء: ٥٩).

ومن السنة حديث أبي هريرة عن النبي الله أنه قال: (من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصافي فقد عصى الله، ومن يطع الأمير فقد أطاعني، ومن يعص الأمير فقد عصافي) (١). وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال يعص الأمير فقد عصافي) (١). وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: وكره إلا أن رسول الله الله الله المدء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره إلا أن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧١٣٧).

يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة)(١).

والسنة أن تُبذل النصيحة للإمام سراً بعيداً عن الإثارة والتهويل يدل لذلك ما رواه ابن أبي عاصم وغيره، عن عياض بن غنم شخصة قال: قال رسول الله على: (من أراد أن ينصح لذي سلطان فلا يبده علانية، وليأخذ بيده فإن سمع منه فذاك، وإلا أدى الذي عليه)(٢).

هذه النصوص من القرآن والسنة كلها تأمر بطاعة الأئمة وولاة الأمــور في غير معصية الله تعالى. ويمكن أن نستخلص منها ما يأتي :

١- أن السمع والطاعة واجبة في كل الأحوال في غير معصية.

٢- عدم الخروج على ولاة الأمر إذا لم يقبلوا النصيحة.

٣- أن من نصح لولاة الأمر وأنكر عليهم بالطريقة المشروعة فقد برئ من
 الذنب.

٤- النهي عن إثارة الفتن وأسباب إثارتما.

٥ عدم الخروج على الولاة ما لم يظهر منهم الكفر البواح أي الظاهر
 الذي لا يحتمل التأويل.

٦- وجوب لزوم جماعة المسلمين الذين يسيرون على هدى الكتاب والسنة قولاً وعملاً واعتقاداً وموالاتهم واتباع سبيلهم والحرص على جمع كلمتهم على الحق وعدم مفارقتهم أو الانشقاق عليهم. كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧١٤٤).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي عاصم في السنة (٧/٢) بسند صحيح.

سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَى وَ نُصَلِهِ عَهَا الله عَلَى الله عَلَى الله مسع (الساء: ١١٥). وقال رسول الله على : (عليكم بالجماعة فإن يد الله مسع الجماعة، ومن شذ شذ في النار) (١). وعن ابن عباس على قسال: قال رسول الله على: (من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر، فإنه من فارق الجماعة شبراً فمات فميتته جاهلية) (٢).

فدلت هذه النصوص على وجوب لزوم الجماعة وعدم منازعة الأمر أهله، والوعيد الشديد لمن يخالف ذلك. إذ أن الجماعة رحمة والفرقة عذاب.

<sup>(</sup>١) الترمذي برقم (٢١٦٧)، السنة لابن أبي عاصم برقم (٨٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٧١٤٣).

## الفصل الخامس: وجوب الاعتصام بالكتاب والسنة وأدلة وجوبه وفيه ثلاثة مباحث

المبحث الأول: معنى الاعتصام بالكتاب والسنة وأدلة وجوبه.

المبحث الثاني: التحذير من البدع.

المبحث الثالث: ذم التفرق والاختلاف.



# المبحث الأول معنى الاعتصام بالكتاب والسنة وأدلة وجوبه

لقد أمر الله الأمة بالاجتماع واتحاد الكلمة وجمع الصف على أن يكون أساس هذا الاجتماع الاعتصام بالكتاب والسنة، ولهى عن التفرق وبين خطورته على الأمة في الدارين. ولتحقيق ذلك أمرنا بالتحاكم إلى كتاب الله تعالى في الأصول والفروع ولهينا عن كل سبب يؤدي إلى التفرق.

فقد أمر الله تعالى بالاعتصام بحبل الله، وحبل الله هو عهد الله أو هو القرآن كما قال المفسرون، إذ العهد الذي أخذه الله على المسلمين هو الاعتصام بالقرآن والسنة. فقد أمر الله تعالى بالجماعة ولهى عن التفرق والاختلاف. قال تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُدُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُواً ﴾ (الحشر:٧). وهذا شامل لأصول الدين وفروعه الظاهرة والباطنة.

وأن ما جاء به الرسول يتعين على العباد الأخذ به واتباعه ولا تحل مخالفت. ه، وأن نص الرسول على حكم الشيء كنص الله تعالى لا رخصة لأحـــد ولا

عذر له في تركه، ولا يجوز تقديم قول أحد على قوله. قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّهِ عَوْلَهُ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْـهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ ﴾ (الانفال: ٢٠). فقد أمر الله تعالى عباده المؤمنين بطاعته وطاعة رسوله، وزجرهم عن مخالفته والتشبه بالكافرين به المعاندين له. ولهذا قال : ﴿ وَلَا تَوَلَّوْا وَامِره وَتَرك زواجره.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَطِيعُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرُّ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِشَىءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى لَلّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُمُ تُوَّمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (النساء: ٩٥).

وهذا أمر من الله عز وجل بأن كل شيء تنازع الناس فيه من أصول الديسن وفروعه أن يرد التنازع في ذلك إلى الكتاب والسنة كما قال تعالى: ﴿ وَمَا الْحَنَابُ وَيَهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُۥ إِلَى اللّهِ ﴾ (الشورى:١٠). فما حكم به الكتاب والسنة وشهدا له بالصحة فهو الحق، فماذا بعد الحق إلا الضلال. ولهذا قال تعالى: ﴿ إِن كُنَّهُم تُوّمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاحِمِ اللّهَ مِن لا يرجع إليهما في ذلك الخصومات والجهالات إلى الكتاب والسنة ومن لا يرجع إليهما في ذلك فليس مؤمناً بالله ولا اليوم الآخر. وقوله ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ ، أي التحاكم إلى كتاب الله وسنة رسوله، والرجوع إليهما في فصل النزاع خير ﴿ وَأَحُسَنُ كَتَابِ الله وسنة رسوله، والرجوع إليهما في فصل النزاع خير ﴿ وَأَحُسَنُ لَا يَا اللّهِ وَاللّهُ وَمَالًا كَمَا قَالَ السّدي وقال مجاهد: (وأحسن تأوية ومآلاً كما قال السّدي وقال مجاهد: (وأحسن عاقبة ومآلاً كما قال السّدي وقال مجاهد: (وأحسن عاقبة ومآلاً كما قال السّدي وقال مُحَاهَد: (وأحسن عاقبة ومآلاً كما قال السّدي وقال مجاهد: (وأحسن عاقبة ومآلاً كما قال السّدي وقال مجاهد: (وأحسن عاقبة ومآلاً عنه والمرحوع إليهما في فصل النّسَانُ اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّه

جزاء وهو قريب)<sup>(١)</sup>. وفي كتاب الله آيـــات كثـــيرة وردت في وجـــوب الاعتصام بالكتاب والسنة والرجوع إليهما في كل الأمور.

وقد بشر النبي المستمسكين بسنته من أمته بأعظم بشارة وأشرف مقصد يطلبه كل مؤمن ويسعى إلى تحقيقه من كان في قلبه أدبى مسكة من إيمان ألا وهو الفوز بدخول الجنة. جاءت هذه البشرى في حديث أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله الله الله الله على: (كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي. قالوا ومن يأبي يا رسول الله؟ قال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٣٠٤/٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (١٧١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مالك في الموطأ (٨٩٩/٢).

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه (١٦/١) المقدمة. وصحيح ابن ماجه للألباني (٦/١).

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود (١٣/٥) والترمذي مع تحفة الأحوذي (٤٣٨/٧).

أبى)(١). وأي إباء ورفض للسنة أعظم من مخالفة أمره ؟ وذلك بالإحداث والابتداع في الدين.

ومعلوم أن الفرقة الناجية هي التي كانت على مثل ما كان عليه النبي الله وأصحابه، وهي الجماعة. قال أبي بن كعب الله: (عليكم بالسبيل والسنة فإنه ليس من عبد على سبيل وسنة ذكر الرحمن ففاضت عيناه من خشية الله فتمسه النار أبداً وإن اقتصاداً في سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٢٨٠).

## المبحث الثاني التحذير من البدع

#### تعريف البدعة:

البدعة لغة : هي الاختراع على غير مثال سابق ومن ذلك قــول الله تعالى: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَـٰوَرِتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ ﴾ أي مخترعهما.

وشرعاً: ما خالف الكتاب والسنة، أو إجماع سلف الأمة من الاعتقادات والعبادات المحدثة في الدين.

### خطر البدع:

إن البدع والمحدثات في الدين لها خطورة عظيمة، وآثار سيئة على الفسرد والمحتمع بل وعلى الدين كله أصوله وفروعه. فالبدع: إحداث في الديسن، وقول على الله بغير علم وشرع في الدين بما لم يأذن به الله، والبدعة سبب في عدم قبول العمل وتفريق الأمة، والمبتدع يحمل وزره ووزر من تبعه في بدعته، كما أن البدعة سبب في الحرمان من الشرب من حوض النبي فعسن سهل بسن سعد الأنصاري، وأبي سعيد الخسدري رضي الله عنهما أن رسول الله في قال: (أنا فَرَطُكم على الحوض من مر علي شرب، ومن شرب لا يظمأ أبداً. ليردن علي أقوام أعرفهم ويعرفوني ثم يحال بيني وبينهم فأقول إلهم من أمتي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك. فأقول: سحقاً لمن غير بعدي) (١). والفرط: الذي يسبق إلى الماء. وسحقاً: أي بعداً.

والبدعة تشويه للدين، وتغيير لمعالمه. والخلاصة أن البدعة خطر عظيــــم على المسلمين في أمر دينهم ودنياهم.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٦٥٨٣) ورقم (٦٥٨٤). وصحيح مسلم برقم (٢٢٩٠).

## أسباب البدعة:

للبدع أسباب كثيرة أعظمها البعد عن كتاب الله تعالى وسنة رسوله الله ومنهج السلف الصالح، الأمر الذي يؤدي إلى الجهل بمصادر التشريع.

ومن أسباب انتشار البدع، التعلق بالشبهات والاعتماد على العقل المجرد وجلساء السوء، والاعتماد على الأحاديث الضعيفة والموضوعة التي يستدل هما المبتدعة على بدعهم، والتشبه بالكفار، وتقليد أهل الضلال ونحو ذلك من الأسباب الخطيرة.

#### خطر البدع:

من تأمل الكتاب والسنة وحد أن البدع في الدين محرمة ومردودة عليى أصحابها من غير فرق بين بدعة وأخرى، وإن كانت تتفيياوت درجيات التحريم بحسب نوعية البدعة.

ومن المعلوم أن النهي عن البدع قد ورد على وجه واحد في قول النسبي (إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة من وقوله على: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد) (٢٠). فدل الحديثان على أن كل محدث في الدين فهو بدعة، وكل بدعة ضلالة مردودة، ومعنى ذلك أن البدع في العبادات والاعتقادات محرمة، ولكن التحريم يتفاوت بحسب نوع البدعة فمنها ما هو كفر صراح كالطواف بالقبور تقربا إلى أصحابها، وتقديم الذبائح والنذور لها، ودعاء أصحابها والاستغاثة بهم، ومنها ما هو من وسائل الشرك كالبناء على القبور، والصلحة والدعاء عندها، ومنها ما هو فسق ومعصية كإقامة الأعياد التي لم ترد في الشرع، والأذكار المبتدعة والتبتل والصيام قائما في الشمس.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند (٣٥/١)، والدارمي في السنن (٧٨/١)، والحاكم في المستدرك (٣١٨/٢) وقال صحيح الإسناد ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٢٦٩٧). وصحيح مسلم برقم (١٧١٨).

# المبحث الثالث ذم التفرق والاختلاف

## الأدلة على ذم التفرق:

لقد ذم الله التفرق ولهى عن الطرق والأسباب المؤدية إليه. وقد جاءت النصوص من الكتاب والسنة التي تحذر من التفرق والاختلاف وتبين سوء عاقبته وأنه من أعظم أسباب الحذلان في الدنيا، والعذاب والحزي وسواد الوجوه في الآخرة. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِما الوجوه في الآخرة. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِما الوجوه في الآخرة. وَأُولَتِهِكَ هُمُ عَذَابُ عَظِيمُ \* يَوْمَ تَلِيضُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وَجُوهُ فَأَمَّا اللّذِينَ السَودَتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرَتُم بَعْدَإِيمَنِكُمْ فَذُوقُواْ الْعَذَابِ بِمَاكُنتُمْ تَكُفُرُونَ \* اللّذِينَ السَودَتَ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِنها خَلِدُونَ ﴾ (آل عمران:١٠٠٠). وقال ابن عباس: (تبيض وحسوه أهل السنة والجماعة وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة).

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِثُمَّ يُنَبَّئُهُم بِمَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ (الانعام:٩٥١).

فقد دلت الآيات على ذم التفرق وخطورته على الأمة في الدنيا والآخرة، وأنه سبب هلاك أهل الكتاب وهم اليهود والنصارى، وسبب كل انحراف وقع في الناس.

وأما السنة فقد جاءت فيها أحاديث كثيرة في ذم التفرق والاختسلاف والحث على الجماعة والائتلاف فمن ذلك ما رواه الإمام أحمد وأبو داود عن معاوية شخب أنه قام فقال: ألا إن رسول الله تلكي قام فينا فقال: (ألا إن من قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على اثنتين وسبعين ملة. وإن هذه الأمسة ستتفرق على ثلاث وسبعين ملة اثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنسة

وهي الجماعة)(١). فقد أخبر النبي على بافتراق أمته على ثلاث وسبعين فرقة، اثنتان وسبعون في النار، لا ريب ألهم الذين خاضوا كخوض الذين من قبلهم ثم هذا الاختلاف الذي أخبر به النبي على، إما في الدين فقط وإما في الدين والدنيا ثم يؤول إلى الدين. وقد يكون الاختلاف في الدنيا فقط. وعلى كل حال فإن الفرقة والاختلاف لابد من وقوعهما في الأمة والرسول على يحذر أمته منه لينجو من الوقوع فيه من شاء الله له السلامة.

## الاختلاف والتفرق سبب هلاك الأمم السابقة:

إذا تأملنا القرآن والسنة وجدنا أن سبب هلاك الأمم السابقة هو التفرق وكثرة الاختلاف لاسيما الاختلاف في الكتاب المنزل عليهم.

قال حذيفة ﷺ لعثمان ﷺ: (أدرك هذه الأمة، لا تختلف في الكتــــاب كما اختلفت فيه الأمم قبلهم)، لما رأى أهل الشام وأهل العراق يختلفون في حروف القرآن الاختلاف الذي لهى عنه رسول الله ﷺ. فأفاد ذلك شيئين: أحدهما : تحريم الاختلاف في مثل هذا.

والثاني: الاعتبار بمن كان قبلنا، والحذر من مشابهتهم. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَزَلَ الْحِئْنِ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اَخْتَلَفُواْ فِي الْكِتَنِ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ والمقرة: ١٧٦). وقوله: ﴿ وَمَا اَخْتَلَفَ الَّذِينَ اُوتُواْ الْكِتَنِ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَ هُمُ اللهِ مَا بَعَدُ مَا جَآءَ هُمُ الْعِلْمُ بَعَدْ مَا جَآءَ هُمُ الْعِلْمُ بَعَدْ مَا جَآءَ هُمُ الْعِلْمُ بَعَدْ مَا بَائِنَهُمُ اللهِ عَمِن ١٩١).

ومن السنة ما رواه أبو هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: (ذرويي مــــا تركتكم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائـــهم

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢/٤). وأبو داود (٥/٥) وغيرهما بسند صحيح.

فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم) (١). فقد أمرهم الرسول على في هذا الحديث بالإمساك عما لم يؤمروا به، معللاً بأن سبب هلاك الأولين إنما كان كثرة السؤال، ثم الاختلاف على الرسل بالمعصية أي بمخالفتهم لما أمرقم به أنبياؤهم.

#### هل الاختلاف رحمة:

يدعي بعض الناس أن الاختلاف رحمة اعتماداً على حديث موضوع: (اختلاف أمتي رحمة). وهذا القول مردود بالكتاب والسنة والعقل. وقد ذكرنا بعض الآيات والأحاديث الواردة في ذم الاختلاف والتفرق. وفي ذلك كفاية لمن تدبر وتأمل.

بل قد دل القرآن على أن الاختلاف لا يتفق مع الرحمة بل هو ضدها. قال تعالى: ﴿ وَلَايَزَالُونَ مُخْنَلِفِينَ \* إِلَّامَن رَّحِمَ رَبُّكَ ۚ ﴾ (هود:١١٩،١١٨).

والحديث الذي استدل به أصحاب هذه الدعوى باطل ولا يصح بحال، ولا يوجد في شيء من كتب السنة. وهذا كاف في بطلان هذه الدعوى، يضاف إلى ذلك مخالفته للمعقول، فإنه لا يتصور عاقل أن الاختلاف رحمة، بعدما عرفنا المفاسد الخطيرة الناتجة عنه من التشاحن والتباغض والتهاجر بل وربما القتال والحروب التي كثيراً ما ثارت بين الناس بسبب الاختلاف، حتى في بعض مسائل الفروع.

## طريق الخلاص من الفرقة والاختلاف:

ومن المعلوم أن الفرقة الناجية والطائفة المنصورة هي الجماعة. والجماعــة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٢٨٨). صحيح مسلم برقم (١٣٣٧).

هم الذين يسيرون وفق منهج النبي ﷺ وأصحابه لا يعدلون عن ذلك ولا يحيدون عنه يميناً أو شمالاً.

قال الشاطبي رحمه الله في الاعتصام: (إن الجماعة ما كان عليه النبي الله وأصحابه والتابعون لهم بإحسان). فطريق الخلاص هو اتباع منهج أهل السنة والجماعة قولاً وعملاً واعتقاداً، وعدم مخالفتهم أو الشذوذ عنهم.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ اللهُ وَمُن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْلُ اللهُ اللهُ وَمُنْ يَعْمُ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُن يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلَاتَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنْكُم بِهِ الْعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ (الأنعام:٥٣).

وفي السنة ما رواه الترمذي وغيره عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله على قال: أمة محمد عن رسول الله على قال: أمة محمد على ضلالة – أو قال: أمة محمد على ضلالة – ويد الله على الجماعة)(١).

وهذا نختم القول بأن طريق الخلاص وعنوان السعادة التمسك بكتاب الله تعالى، ذلك الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد وكذلك التمسك بالسنة المطهرة الثابتة عن رسول الله الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى فإلهما أي الكتاب والسنة هما المصدران الوحيدان لعقيدة الإسلام وشريعته. فيأي منهج حانب هذا الطريق فإنه منهج خاسر، فالتمسك بالسنة هو سبيل المؤمنين، وطريق الوصول إلى مرضاة رب العالمين، والحصن الحصين، وهذا هو المنهج الذي يحفظ الله به الأمة من بدع المبتدعين وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين وتحريف الغالين. وهو الطريق الذي صلحت به أحوال وتأويل الجاهلين وتحريف الغالين. وهو الطريق الذي صلحت به أحوال

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٤٦٦/٤)، وغيره بسند صحيح.

فاتباع سبيل المؤمنين وهم الصحابة وأتباعهم من الأئمة المهديين بإحسان هو سبيل النجاة نسأله تعالى أن يوفق الأمة الإسلامية للتمسك بكتاب رها وسنة نبيها في واتباع سبيل المؤمنين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



# فهرس موضوعات الكتاب

| ١   | مقدمة معالي الوزير                                                    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ٣   | المقدِّمة                                                             |
| ٧   | <br>تمهیـــــــد                                                      |
| ۹   | لباب الأول: الإيمان بالله                                             |
| 11  | الفصل الأول: توحيد الربوبية وفيه مباحث                                |
| ١١  | المبحث الأول: معناه وأدلَّتُه من الكتاب والسنة والعقل والفطرة         |
| 10  | المبحث الثاني: بيان أنَّ الإقرار بهذا التوحيد وحده لا يُنجي من العذاب |
| 19  | المبحث الثالث: مظاهر الانحراف في توحيد الربوبيّة                      |
|     | الفصل الثاني: توحيد الألوهية وفيه مباحث                               |
| ۲۳  | المبحث الأول: أدلَّتُه، وبيان أهميَّته                                |
| ۲۹  | المبحث الثاني: وجوب إفراد الله بالعبادة، وتحته مطالب                  |
| ۳٥  | المبحث الثالث: حماية المصطفى ﷺ جَنَّاب التوحيد                        |
| ογ  | المبحث الرابع: الشرك والكفر وأنواعهما وفيه مطالب                      |
| o.k | المطلب الأول: الشرك:                                                  |
|     | الشرك الأكبر، تعريفه وحكمه وبيان أنواعه                               |
|     | الشرك الأصغر، تعريفه وحكمه وبيان أنواعه                               |
|     | الفرق بين الشرك الأكبر والأصغر.                                       |
|     |                                                                       |

| ٦٥                       | تعريفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          | أنو اعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                          | الكفر الأكبر وبيان أنواعه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٧                       | الكفر الأصغر وأمثلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦٩                       | المبحث الخامس: ادِّعاء علم الغيب وما يلحق به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                          | in the state of th |
|                          | الفصل الثالث: توحيد الأسماء والصفات ويشتمل على تمهيد وثلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                          | التمهيد: الإيمان بالأسماء والصفات وأثر ذلك في سلوك المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                          | المبحث الأول: تعريف توحيد الأسماء والصفات وأدلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۳                       | المبحث الثاني: أمثلة تطبيقية لإثبات الأسماء والصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9)                       | المبحث الثالث: قواعد في باب الأسماء والصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ان:                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦٧:J                     | لباب الثاني: بقية أركان الإ <sub>م</sub> يمان، وفيه خمسة فصوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۹٧                       | الفصل الأول: الإيمان بالملائكة، ويشتمل على ثلاثة مباحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                          | المبحث الأول: تعريف الملائكة وأصل خلقتهم، وصفاتهم، وخصائص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                          | المبحث الثاني: منــزلة الإيمان بالملائكة وكيفيته وأدلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                          | المبحث الثالث: وظائف الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>:</b> :               | الفصل الثاني: الإيمان بالكتب المنزلة، وفيه تمهيد وأربعة مباحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                          | تمهيد: في تعريف الوحي لغة وشرعاً وبيان أنواعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                          | المبحث الأول: حكم الإيمان بالكتب وأدلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                          | المبحث الثاني: كيفية الإيمان بالكتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| وسلامة الفران من دلك ١٣٩ | المبحث الثالث: بيان أن التوراة والإنجيل وغير هما دخلها التحريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 £ 5                    | المبحث الرابع: الإيمان بالقرآن وخصائصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 101                      | الفصل الثالث: الإيمان بالرسل، ويحتوي على أحد عشر مبحثاً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 10"                      | المبحث الأول: حكم الإيمان بالرسل وأدلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| YOV                      | المرحث الثان : تعريف النب والدسول والفرق بينهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 109                 | المبحث الثالث: كيفية الإيمان بالرسل                              |
|---------------------|------------------------------------------------------------------|
|                     | المبحث الرابع: ما يجب علينا نحو الرسل                            |
|                     | المبحث الخامس: أولو العزم من الرسل                               |
| 179                 | المبحث السادس: خصائص نبينا محمد ﷺ وحقوقه على أمته                |
| ١٨٣                 | المبحث السابع: ختم الرسالة وبيان أنه لا نبي بعده                 |
| \AY                 | المبحث الثامن: الإسراء بالرسول ﷺ حقيقته وأدلته                   |
|                     | المبحث التاسع: القول في حياة الأنبياء عليهم السلام               |
|                     | المبحث العاشر: معجزات الأنبياء والفرق بينها وبين كرامات الأولياء |
|                     | المبحث الحادي عشر: الولمي والولاية في الإسلام                    |
| 7.9                 | الفصل الرابع: الإيمان باليوم الآخر                               |
|                     | المبحث الأول: أشراط الساعة وأنواعها                              |
|                     | المبحث الثاني: نعيم القبر وعذابه                                 |
|                     | المبحث الثالث: الإيمان بالبعث                                    |
| 7                   | الفصل الخامس: الإيمان بالقضاء والقدر، ويشتمل على مبحثين:         |
| ۲٤٣                 | المبحث الأول: تعريف القضاء والقدر                                |
| Y £ Y               | المبحث الثاني: مراتب القدر                                       |
| ، <b>فصول</b> : ۲۰۱ | الباب الثالث: مسائل متفرقة في العقيدة، ويتضمن خمسة               |
| YOT                 | الفصل الأول: الإسلام والإيمان والإحسان                           |
|                     | المبحث الأول: الإسلام                                            |
|                     | المبحث الثاني : الإيمان وأركانه وبيان حكم مرتكب الكبيرة          |
| 177                 | المبحث الثالث: الإحسان                                           |
| Y77                 | المبحث الرابع: العلاقة بين الإسلام والإيمان والإحسان             |
| 770                 | الفصل الثاني: الولاء والبراء: معناه وضوابطه                      |

| 779                  | الفصل الثالث: حقوق الصحابة وما يجب محوهم، وفيه مباحث                 |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۱                  | المبحث الأول: من هم الصحابة ووجوب محبتهم وموالاتهم                   |
| ء الأدلة الشرعية ٢٧٥ | المبحث الثاني: وجوب اعتقاد فضلهم وعدالتهم والكف عما شجر بينهم في ضو. |
|                      | المبحث الثالث: أهل بيت النبي ﷺ                                       |
| ۲۸۳                  | المبحث الرابع: الخلفاء الراشدون                                      |
| ۲۸۵                  | المبحث الخامس: العشرة المبشرون بالجنة                                |
| ۲۸۷                  | الفصل الرابع: الواحب نحو أئمة المسلمين وعامتهم ولزوم جماعتهم         |
| احثا۲۹۱              | الفصل الخامس: وجوب الاعتصام بالكتاب والسنة وأدلة وحوبه، وفيه مب      |
| Y97                  | المبحث الأول: معنى الاعتصام بالكتاب والسنة وأدلة وجوبه               |
| Y9V                  | المبحث الثاني: التحذير من البدع                                      |
| Y99                  | المبحث الثالث: ذم التفرق والاختلاف                                   |
| ٣٠٥                  | فهرس موضوعات الكتاب                                                  |